
409ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

 Silvano Cavazza

 Reformacija v oglejskem patriarhatu: heterodoksne skupine
in luteranske skupnosti (in usoda Petra Kupljenika)1

1. Zapleteno zgodovino reformacije na podro~ju oglejskega patriarhata je treba {e napisa-
ti. Verjetno je to naloga, ki presega mo~i enega samega znanstvenika, ~eprav zdaj ‘e obstaja
bogata bibliografija na to temo in so viri v glavnem dobro ohranjeni. Te‘ave izvirajo iz same
narave oglejske {kofije, katere ena tretjina je v bila 16. stoletju v bene{ki dr‘avi, ostali dve
tretjini pa v Svetem rimskem cesarstvu, zelo veliki pokrajini, ki je na zahodu mejila na reko
Tagliamento, na severu na Dravo, na vzhodu in jugu pa na hrva{ko mejo, ki je delno tekla po
toku reke Kolpe. Na jugu je patriarhat mejil tudi na obse‘no istrsko zaledje tr‘a{ke {kofije;
po sredini se je diagonalno in precej vijugasto delil na ljubljansko {kofijo, ki je bila ustano-
vljena v letih 1461-62 in jo je tvorilo {est zelo razli~no velikih obmo~ij, od katerih se je
najve~ja z Ljubljano in Kranjem razprostirala prav do zgornje doline Save.2

 Na severu je Drava lo~evala Oglej od podro~ij velike salzbur{ke nad{kofije, katere meje
prav tako niso bile ravne glede na to, da so njeno jugovzhodno mejo zapirale majhne {kofije
Seckau, Lavant in Krka. V tej pokrajini administrativna razdelitev ni bila ni~ manj zapletena kot
verska. Od leta 1420 je bil patriarhat skoraj popolnoma odvisen od dveh posvetnih gospostev,
Benetk in Habsbur‘anov. Medtem ko je bil bene{ki del videti enoten in dobro nadzorovan od
Bene{ke republike (Serenissime), je bil habsbur{ki teritorij razdeljen na {tiri province, ki so
imele svojo lastno ureditev in veliko avtonomijo: gori{ko grofijo, Kranjsko, Koro{ko in Štajer-
sko, katerih glavna mesta razen Gorice so bila vsa izven oglejske jurisdikcije, zlasti {e Gradec,
ki je imel od 1564 do 1619 kot sede‘ nadvojvode centralno vlogo za celotno pokrajino Notranjo
Avstrijo (Innerösterreich). Podro~je med Pontebbo in Beljakom (v patriarhatu) skupaj z drugi-
mi kraji na severnem bregu Drave do Wolfsberga v dolini Labotnice je bilo kon~no za~asna
oblast knezo{kofa iz Bamberga, mesta na Frankovskem v samem osr~ju Nem~ije.

 V tistem obdobju se nobena italijanska {kofija ni razprostirala na tako politi~no razdro-
bljenem podro~ju, kjer so govorili jezike in nare~ja treh razli~nih jezikovnih skupin: roman-
ske, slovanske in nem{ke. Polo‘aj Milana in Coma, ki sta imela sodno oblast nad nekaterimi
alpskimi dolinami, ki so jih zasedli Švicarji, je povzro~il resne te‘ave tako vplivni osebnosti,
kot je bil Karel Boromejski, kar se {e zdale~ ne more primerjati z veliko bolj zapletenim

1 Referat predstavljen na simpoziju »Il Patriarcato di Aquileia tra Riforma e Controriforma« (Udine, 9 dicembre
1995) je bil v italijan{~ini objavljen v Il Patriarcato di Aquileia tra Riforma e Controriforma, a cura di A. De Cillia
e G. Fornasir, Udine, Accademia Udinese di Scienze, Lettere e Arti – Deputazione di Storia Patria per il Friuli, 1996,
str. 9–59. Pri pisanju sem obdr‘al zna~aj pregleda, ki ga je imelo ustno izvajanje, ~eprav to vsebuje neizogibne pasti;
opombe so v glavnem omejene na bistveno. Slovenski prevod je dopolnjen z najpomebnej{imi novej{imi biblio-
grafskimi podatki.

1 The article was printed in Il Patriarcato di Aquileia tra Riforma e Controriforma, a cura di A. De Cillia e G. Fornasir,
Udine, Accademia Udinese di Scienze, Lettere e Arti – Deputazione di Storia Patria per il Friuli, 1996, pp. 9–59.

2 Prim. F. M. DOLINAR, La struttura e la fisionomia della nuova arcidiocesi di Gorizia, v Carlo Michele
D’Attems primo arcivescovo di Gorizia (1752–1774) fra curia romana e stato asburgico, II, Gorizia, Istituto di
Storia Sociale e Religiosa-Istituto per gli Incontri Culturali Mitteleuropei, 1990, str. 199–217, z zelo podrobnim
zemljevidom teritorija a parte Imperii patriarhata.

ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3 (124)  • 409–435



410 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

polo‘ajem v Ogleju. Naj dodamo {e, da so bili odnosi med Benetkami in Habsbur‘ani v ~asu
od konca XV. stoletja do drugega desetletja XVII. stoletja v glavnem zelo napeti in v dalj{ih
~asovnih obdobjih odkrito konfliktni. Patriarha so po letu 1465 vedno volili iz bene{ke ari-
stokracije na veliko jezo avstrijskih vladarjev, ki so z vsemi sredstvi posku{ali onemogo~iti
izvajanje njegove oblasti na svojih podro~jih. Razni prelati iz dru‘ine Grimanov, ki so opra-
vljali funkcijo pred Francescom Barbarom – to pomeni skoraj vse XVI. stoletje – niso nikoli
bivali v {kofiji in so se omejili na vladanje preko zastopnikov, kar je prav gotovo pomenilo {e
ve~je zmanj{anje njihove oblasti na cesarskih obmo~jih. Pa~ pa je narasel pomen petih arhi-
diakonatov, ki so bili na tem podro~ju in poleg katerih je bil leta 1574 ustanovljen {e arhi-
diakonat v Gorici, medtem ko so {kofovske funkcije, zlasti posvetitve duhovnikov, pogosto
opravljali {kofi iz Trsta, Ljubljane in Pi}na, ki so bili habsbur{ki podlo‘niki.

 V takih razmerah se res lahko vpra{amo, ~e za XVI. stoletje lahko {e re~emo, da je bil
patriarhat enoten. Italijanski zgodovinarji reformacije raj{i govorijo o zgodovini Furlanije in
raz{irijo razpravo na {kofijo Concordia, ponavadi pa izpustijo arhidiakonate na cesarskih
tleh. S takim odnosom je pred stotimi leti prvi pisal Antonio Battistella v svoji sloviti razpra-
vi, ki jo je objavil v Atti dell’Accademia di Scienze Lettere ed Arti di Udine, pod zna~ilnim
naslovom Sveti sede‘ in verska reformacija v Furlaniji.3  Tudi pregledi, ki so iz{li v zadnjih
letih, imajo to vizijo, ~eprav z nekaj popravki.4  Za tak izbor je jasen, prav gotovo ne neute-
meljen vzrok: rimska inkvizicija ni nikoli mogla uradno delovati na habsbur{kih posestih in
prav tako ne na posesti bamber{kega knezo{kofa; ~eprav je od leta 1575 dalje oglejski inkvi-
zitor imel kompetence tudi za {kofijo Concordia, avstrijski in slovenski zgodovinarji raje
primerjajo to, kar se je z razvojem reformacije dogajalo v glavnih mestih provinc, v arhi-
diakonatih na Koro{kem, Kranjskem in Štajerskem, in pri tem uporabljajo vire, ki so shranjeni
tam in jih ne primerjajo z videmskimi dokumenti. Najbolj znana potrditev za tako ravnanje
so trije zajetni deli Akten und Korespondenzen o protireformaciji v Notranji Avstriji, ki jih je
na Dunaju v letih od 1898 do 1907 objavil Johann Loserth: med tiso~i zbranih dokumentov
en sam izvira iz videmskega nad{kofijskega arhiva.5

 Vendar se zdi, da v XVI. stoletju (in mogo~e {e dlje) razdelitev ni bila ~isto jasna in da so
bile cerkvene meje zabrisane zaradi politi~nih. Rimske kongregacije so vse to geografsko
obmo~je rade presojale kot enoten blok in ko so se ukvarjale z Oglejem, so zelo pazile na to,
kar se je dogajalo na cesarskem teritoriju, prav gotovo pa ne na polo‘aj v obmejni {kofiji
Concordia, ki je bila glede veroizpovedi manj kompromitirana. Tega se je vedno zavedal Pio
Paschini, edini, ki je obravnaval te probleme tako, da se je sistemati~no poslu‘eval pape{kih
arhivov: on svojih raziskav ni omejil le na Furlanijo, tako da je svoj pregled poimenoval

3A. BATTISTELLA, Il S. Officio e la riforma religiosa in Friuli. Appounti storici,documentati iz{lo v »Atti
dell’Accademia di Scienze, Lettere e Arti di Udine«, serija III, II (1894–95), str. 45–166; citiran bo vedno separat
(Udine, Paolo Gamberiasi, 1895).

4 Najbolj zna~ilen prispevek sta dala L. DE BIASIO, L’eresia protestante in Friuli nella secondà metà del secolo
XVI, v »Memorie storiche forogiuliesi«, LII (1972), str. 71–154 in A. DEL COL, La storia religiosa del Friuli nel
Cinquecento. Orientamenti e fonti, v »Metodi e ricerche«, n.s. I (1982/I), str. 69–87; II (1983/II), str. 39–56, zlasti prvi
del. Z drugega vidika S. CAVAZZA, Un’eresia di frontiera. Propaganda luterana e dissenso religioso sul confine
austro-veneto nel Cinquecento, v »Annali di storia isontina«, IV (1991), str. 7–33.

5 Akten und Correspondenzen zur Geschichte der Gegenreformation in Innerösterreich unter Erzherzog Karl II.
(1578–1590), gesammelt und herausgeg. von J. Loserth, Wien, C. Gerold’s Sohn, 1898; Akten und Correspondenzen
zur Geschichte der Gegenreformation in Innerösterreich unter Ferdinand II., Wien, 1906; II, Wien, A. Hölder, 1907
(»Fontes Rerum Austriacarum«, Zweite Abt., Bd. L, LVIII, LX). Najnovej{e delo Katolische Reform und Gegenre-
formation in Innerösterreich, 1564–1628, herausg. von F. M. Dolinar, H. Rumpler, L. Tavano, Klagenfurt-Graz,
Hermagoras-Styria, 1994, pri~a o tem, kako so odnosi med zgodovinarji treh de‘el {e vedno zelo redki.



411ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

Herezija in katoli{ka reformacija na vzhodni italijanski meji.6  V tem delu se razprava raz{iri
tako na Koro{ko, Kranjsko kot tudi na Trst in Istro, ki so bili izven oglejske jurisdikcije,
vendar pod vplivom istega kroga idej. V resnici je nevarno, ~e govorimo samo o zgodovinski
Furlaniji in zanemarimo posebnost politi~ne meje, ki je potekala skoznjo, ne da bi pri tem
prepre~evala izmenjavo ljudi in doktrin, in skr~imo patriarhat samo na katerokoli {kofijo v
bene{ki dr‘avi.

2. Na cesarskih teritorijih oglejskega patriarhata so zabele‘ili prve Luthrove pripadnike
pribli‘no sredi dvajsetih let. Prav gotovo so reformatorjeva dela tako kot v srednji Evropi in
v severni Italiji kro‘ila ‘e pred tem: prvi, ~eprav anonimni italijanski prevodi Luthra so se
verjetno pojavili v Benetkah leta 1525.7  Vendar se je ‘e oktobra istega leta ljubljanski {kof
Kri{tof Raubar prito‘il pri politi~ni oblasti Kranjske, da je oglejski arhidiakon nadomestil
katoli{ko ma{o z luteranskim obredom in da ga je {iril med njegovim podlo‘nim klerom.
Patriarh Marino Grimani naj bi bil obve{~en o tem, vendar se ni zmenil za stvar: {kof ni smel
posegati zunaj svoje jurisdikcije. Arhidiakon je bil najbr‘ iz Kamnika, samo malo severno od
prestolnice Kranjske, vendar se vseeno ve, koliko lahko verjamemo tako senzacionalnemu
pri~anju. Raubar je bolj znan kot voja{ki poveljnik v vojni proti Bene~anom izpred petnajstih
let kot pa cerkven ~lovek: lahko bi si mislili, da je mogo~e hotel deskreditirati Grimanija. V
Ljubljani je prvo luteransko sredi{~e nastalo {ele v letih 1527-1528 kot delo Matije Klomb-
nerja in drugih me{~anov, in se ne zdi, da bi sprva bili v njem ~lani klera.8

 Bolj zanesljive so novice o prodiranju luteranstva v patriarhalno Koro{ko. Pomembno
vlogo so imela pri tem podro~ja, ki so pripadala bamber{kemu {kofu in na katerih je bila
knezova avtoriteta {ibka, marsikatera oblast pa prene{ena na lokalne plemi~e. V Beljaku je
‘e leta 1525 menih po imenu Jakob, znan kot luteranec, pridigal v ‘upnijski cerkvi sv. Jakoba
v Beljaku; oktobra naslednjega leta je baron Sigmund von Dietrichstein predpisal svetu
me{~anov, da bi isto cerkev, ki je bila pod njegovo oblastjo, zaupali duhovniku, ki bi u~il
»das wort gottes und heilig ewangelium nach rectem Christenlichen verstand« (bo‘jo besedo
in sveti evangelij po pravem kr{~anskem prepri~anju). To velja kot prva nastanitev luteran-
skega pastorja v ‘upniji v avstrijskih de‘elah: od tistega trenutka dalje je cerkev sv. Jakoba
postala referen~na to~ka za luteranstvo na ju‘nem Koro{kem. Leta 1527 je baron Dietrich-
stein zaupal skrb za cerkev Marije na Zilji (Maria Gail) v bli‘ini Beljaka (Juriju) Cranerju
(Krainerju), ki je bil u~enec samega Luthra na univerzi v Wittenbergu.9

 Verjetno patriarhova kurija ni vedela ni~esar o tem, kar se je dogajalo na drugi strani Alp.
Vendarle je bil po teh za~etkih razvoj reformacije bodisi na Koro{kem bodisi na Kranjskem
po~asnej{i in razli~en. Posledice kme~kih puntov so se ~utile tudi v teh pokrajinah in do
polovice stoletja je plemstvo oklevalo, da bi podprlo pripadnike cerkvene prenove, saj se je
balo novih posledic na dru‘benem podro~ju. Ob koncu dvajsetih let je bilo v obmejnih po-
krajinah (na Tirolskem, Salzbur{kem in tudi na Štajerskem) med obrtniki in kmeti mo~no

6 P. PASCHINI, Eresia e riforma cattolica al confine orientale d’Italia, Roma, Pont. Athenaeum Lateranense,
1951 (»Lateranum, n.s., XVII).

7 Cfr. S. SEIDEL MENCHI, Le traduzioni italiane di Lutero nella prima metà del Cinquecento, v »Rinascimen-
to«, n.s., XVII (1977), str. 31–108.

8 Cfr. A. DIMITZ, Geschichte Krains von der ältesten Zeit bis auf das Jahr 1813, Bd. I–IV, Laibach, Kleimayer
& Bamberg, 1874–76, II, str. 193–198.

9 Cfr. W. NEUMANN, Die Reformation in Villach, v 900 Jahre Villach. Neue Beiträge zur Stadtgeschichte,
Villach, Stadt Villach, 1960, str. 411–446; I. KOLLER-NEUMANN, Die Gegenreformation in Villach, Villach,
Museum der Stadt Villach, 1976 (»Neues aus Alt-Villach«, XIII), str. 16–24.



412 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

prisotno anabaptisti~no gibanje, ki je ‘e postalo najbolj radikalno krilo reformacije, prepove-
dano in preganjano tudi na tistih podro~jih, kjer so Luthrove in Zwinglijeve doktrine ‘e pre-
vladale. Še posebej kruto so anabaptiste zatirali na avstrijskih posestih na izrecen ukaz na-
dvojvode Ferdinanda; bilo je na stotine smrtnih kazni, zlasti na Tirolskem, kjer viri pri~ajo o
najmanj 600 usmr~enih v letih 1527 in 1530: pravi pokol.10

 Na Štajerskem je bil zagrizen preganjalec anabaptistov prav Sigmund von Dietrichstein,
ki je v pokrajini vladal kot de‘elni glavar: samo v mestecu Bruck an der Mur je leta 1528
poslal v smrt dvanajst krivovercev, od tega tri ‘enske (te {tevilke bomo morali upo{tevati, ko
bomo govorili o rimski inkviziciji: v tem primeru imamo pred seboj samo zatiranje dr‘avnih
oblasti).11  Na koro{kem delu patriarhata so imeli radikalni protestantje manj privr‘encev ali
pa so jih manj zagrizeno preganjali: leta 1530 je mestni svet v Beljaku izgnal le anabaptisti~nega
predstavnika Jakoba Wödta, ki je bil obsojen12 , severno od Drave pa je bilo gibanje mo~nej{e,
na primer v Velikovcu in Šent Vidu. V Wolfsbergu, ki je bil sede‘ bamber{kega vicedoma,
torej predstavnika posvetnega vladarja, so leta 1531 usmrtili tri anabaptiste.13  Ti kraji so bili
vsi izven oglejske jurisdikcije, vendar pa se neposredno navezujejo na najstarej{i dokumen-
tiran primer krivoverstva v Furlaniji.

 Spomladi leta 1531 je dal bene{ki upravitelj v ^edadu prijeti prebivalca Bottenica, Bia-
gia Totula, ki se je bil pred kratkim vrnil iz nem{kih de‘el (qui fuit in Germania) in ki je
odkrito govoril proti katoli{ki cerkvi ter Luthru v prid. ^lovek, ki je bil verjetno obrtnik, je
pravzaprav tri leta ‘ivel na Koro{kem v Velikovcu in okolici, nekajkrat je bil tudi v Wolfsber-
gu. Po prvi preiskavi, ki so jo vodile civilne oblasti, je proces proti njemu vodil stolni kapi-
telj, ki je imel sodno pristojnost v cerkvenih zadevah. Postopek je trajal od 6. do 20. maja in
ga je v glavnem vodil kanonik Sebastiano de Rubeis, diplomant iz cerkvenega prava in bodo~i
{kof v Caorlu. Rimska inkvizicija {e ni bila ustanovljena, pa vendar je sodi{~e postopalo
skrajno strogo in je izpra{alo veliko pri~, obto‘enca pa je dvakrat mu~ilo z vle~enjem z vrvjo
(tractu funis) zato, da bi priznal. Totulo je najprej odlo~no zavrnil vse obto‘be, toda 12. maja
po drugem vle~enju z vrvjo je popustil in veliko priznal. Vso krivdo pa je pripisal svojemu
bivanju onkraj Alp, »per star là fora con li lutheri« (ker je bil tam zunaj z luterani), in je
izjavil, da se je bil vrnil v domovino »per non far quella vita più« (da ne bi ve~ tako ‘ivel).
Priznanje je bilo potrjeno 20. maja z novimi izrazi kesanja in verjetno je bil s tem dejanjem
postopek proti njemu zaklju~en.14

 Biagio Totulo se je pustil zapeljati v mnoge kompromitirajo~e izjave, bodisi ko je govoril
s sova{~ani (v~asih v pijanem stanju) bodisi med procesom. Javno je povzdigoval Luthrov lik
(»Luther se je boril z deset ali dvanajst {kofi in jih je spodbil in podredil svoji veri.«); zanikal
je kult svetnikov, romanj, vrednost privatnih ma{; dajal je te‘ke antiklerikalne izjave (»Duho-
vniki so podkupljivi in imajo vla~uge.«) in celo izjavil, da ho~e »da pobijejo vse duhovnike,
ki so na zemlji«. Priznal je, da »v Nem~iji« ni spo{toval postnih dni in da je bil obhajan po
luteranskem obredu; poleg tega je na trgu v Wolfsbergu poslu{al pridige »brata oble~enega v
bera~a, brez kapuce, pomo~nika omenjenega Luthra«. Poleg tega je odlo~no pridigal proti

10 Cfr. U. GASTALDI, Storia dell’anabattismo dalle origini a Münster, Torino, Claudiana, 1972, str. 333–341.
11 Cfr. J. LOSERTH, Die Reformation und Gegenreformation in den innerösterreichischen Länder in XVI.

Jahrhundert, Stuttgart, J. G. Cotta, 1898, str. 50–53; U. GASTALDI, Storia dell’anabattismo, str. 318–319.
12 Cfr. W. NEUMANN, Die Reformation in Villach, str. 417.
13 Cfr. J. LOSERTH, Die Reformation und Gegenreformation, str. 53; U. GASTALDI, Storia dell’anabattismo,

str. 320.
14 Cfr. L. DE BIASIO, Inquisizione a Cividale nel 1531. Il primo processo in Friuli, v »Forum Iulii«, XVI

(1992), str. 9–31, z izdajo izjav Biagia di Totula (str. 17–28): interpretacija procesa je moja.



413ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

kultu podobe, kar se je kon~alo v izrazih odkritega sovra{tva: »Podobo svetega Nikolaja ... v
cerkvi v Botteniccu bi bilo treba se‘gati.« Še ve~je je bilo njegovo zanikanje resni~ne prisot-
nosti v hostiji: »Hostija, ki jo duhovnik privzdiguje, je samo malo testa, saj se govori samo o
testu, ali ne? V njem ni gospoda Dominedia (Gospoda Boga), ampak je to solum malo testa;
~e je gospod Dominedio v nebesih, ga ni na zemlji.«

 Kanoniki iz ^edada niso opazili, toda zadnje trditve se‘ejo precej dlje kot luteranska
doktrina in spominjajo na najbolj znane teme Zwinglijeve teologije. Zaradi tega postane
precej sumljivo okolje, ki ga je Biagio Totulo obiskoval na Koro{kem. Bolj kot neposredni
vpliv züri{ke reformacije, ki je bil v pokrajini v dvajsetih letih le malo verjeten, daje za-
nikanje bo‘je prisotnosti v hostiji misliti na teme, ki so se infiltrirale s kme~kimi upori na
Tirolskem (in nasploh v ju‘ni Nem~iji), ali pa celo na anabaptizem. Totulo, ki je pa~ rad
preve~ govoril, ni svojim sogovornikom nikoli omenil kr{~evanja odraslih: sicer pa se njego-
va stali{~a pribli‘ujejo bolj stali{~em radikalnih skupin kot pa stali{~em uradnega luteran-
stva. Po ~edadskem procesu se je vrnil v senco: torej ne vemo, ~e je {e naprej {iril svoje ideje
ali pa ~e so bili na podro~ju ‘e tedaj taki, ki so mislili tako kot on. Njegov primer vsekakor
ostaja eden izmed najstarej{ih primerov {irjenja reformacije med ljudstvom, kar se jih je
pojavilo v Italiji v neposredni povezavi z gibanjem onkraj Alp, ki je bilo {e majhno in pre-
ganjano.

 3. Pojav Biagia Totula, ki je nekaj let pre‘ivel v nem{ki de‘eli in se je vrnil v domovino
pre‘et z novimi doktrinami, ni osamljen primer v Furlaniji v XVI. stoletju. Za celotno sto-
letje imamo novice o obrtnikih, sezonskih delavcih, manj{ih trgovcih (cramârs), ki so se
ob~asno podajali na habsbur{ko in salzbur{ko ozemlje, kjer so prihajali v stik z obna{anjem
in verovanji, ki so bila razli~na od tistih, v katerih so bili vzgajani. Pojav, ki ga je za Karnijo
prou~eval Giorgio Ferigo, je o~iten predvsem za dobo po {estdesetih letih, ko se je onkraj Alp
reformacija ‘e dobro zasidrala in ko so se v Italiji inkvizicijske zanke ‘e bolj zadrgnile.15

Gre za ljudi iz ljudstva, ki niso imeli teolo{kega znanja in so bili morda tudi slabo navajeni na
knjige (~eprav so bili pogosto sposobni brati in pisati), ki pa so razumeli nem{ko in so zato
lahko oblikovali svoje lastno versko mnenje iz ‘ive govorjene besede luteranskih pridigarjev.
Pripadali so istim dru‘benim plastem kot tisti, ki so v obratni smeri zaradi dela ali trgovine
prihajali s severa v bene{ko ravnino, ne da bi se odrekli naukom, ki so jih razgla{ali v rodni
de‘eli. To so bili v tej dobi v Furlaniji edini ljudje, ki jim je bila doma~a nem{~ina, ki je
prebivalci v mestih in v preostali Italiji celo v bolj izobra‘enih krogih sploh niso poznali. V
videmski partiarhovi kuriji, na primer, ni bilo nikogar, niti duhovnika niti lai~nega uslu‘ben-
ca, ki bi znal govoriti ta jezik ali slovensko v celem XVI. stoletju.

 V mestnem okolju in med izobra‘enci so se reformacijske ideje raz{irile v Furlanijo v
glavnem iz Benetk in tudi iz Padove preko tistih, ki so tam zaklju~ili univerzitetni {tudij. To
je bilo veliko kri‘i{~e za razpe~avanje knjig po celi Italiji: v glavnem latinska dela, ki so bila
natisnjena v tujini, pa tudi anonimni prevodi ali prevodi za psevdonimom skritih prevajalcev
v italijan{~ino ter prva dela italijanskih avtorjev s protestantsko vsebino. Take knjige so kro‘ile
‘e od dvajsetih let dalje in so s~asoma postale dosegljive za vedno {ir{i krog bralcev. Zlasti
od konca tridesetih let pa najmanj do leta 1547 so se v Benetkah za~eli pojavljati {tevilni
prevodi in nekateri izvirni teksti, ki so pozneje postali referen~ne to~ke za celotno italijansko

15 G. FERIGO, Morbida facta pecus ... Aspirazioni e tentativi di riforma nella Carnia del’500) v »Almanacco
culturale della Carnia«, IV (1988), str. 7–73: prav gotovo eno bolj{ih del o verski neposlu{nosti v bene{kem delu
patriarhata.



414 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

reformacijsko gibanje: Beneficio di Cristo (1543), Pasquino in estasi Celia Seconda Curiona
(1542), Dialoghi in Prediche Bernardina Ochina (prve bene{ke izdaje 1540-42).16

 Ideje o verski prenovi, ki so se na ta na~in {irile, so bile tedaj ‘e druga~ne od luteranstva,
zlasti tistega, ki je nastal s Confessio Augustano leta 1530. Razli~no mo~no so ob~utile Zwin-
glijev, Butzerjev in nato Calvinov vpliv; najpogosteje so se oblikovale po humanisti~nih
izku{njah Erazma, v {tiridesetih letih pa so sprejele mi{ljenje Juana de Valdésa s
spiritualisti~nimi in radikalnimi posledicami, iz katerih so nastale. Tako je nastal sve‘enj
konceptov zelo nejasnih doktrin, ki so osvojile nekatere osnovne teme evropske reformacije
(predvsem zveli~anje iz vere), hkrati pa so obdr‘ale precej tradicionalnih stali{~ in so bile
predvsem videti zelo razdvojene glede tega, kako naj se vedejo do rimske Cerkve. V teh
krogih so nekateri pape‘a nedvomno proglasili za antikrista in Rim za sovra‘nika, proti kate-
remu se je treba boriti, pa ~eprav za ceno izgnanstva; nekateri so pri~akovali, da se bo kr{~ansko
‘ivljenje znotraj samih cerkvenih institucij spremenilo, ali pa so svoje upe polagali na koncil,
ki naj bi zopet vzpostavil enoten kr{~anski svet, ali pa so to nalogo pripisovali politi~nim
oblastem posameznih dr‘av.17

 Julija 1542 je Pavel III. reorganiziral rimsko inkvizicijo in za~el sistemati~no preiskovati
prisotnost herezije, ki so ji v prej{njih dvajsetih letih v Italiji le delno nasprotovali. Za inkvi-
zicijska sodi{~a so bili disidenti tisti, ki so se jim zdeli manj sovra‘ni uradni Cerkvi, vsi na
splo{no razgla{eni za »luterane«, pa ~eprav so potem sodni akti obi~ajno dokaj dobro poja-
snili razli~na prepri~anja obto‘encev. V Vidmu je prvo preiskavo izvedel poleti 1543 vikar
patriarhata Giovanni Angelo da San Severino, in to {e preden se je v mestu naselil Sveti
oficij: trajala je dve leti in je pripeljala do {tirih procesov, od katerih je bil zadnji izveden v
Benetkah. V preiskavi je bilo neposredno vklju~enih nekaj deset oseb, vendar je bilo v {irjenje
verskih idej vklju~enih veliko ve~ oseb, mogo~e {tiristo. To je veliko {tevilo za mesto, ki je
imelo takrat 15.000 prebivalcev.18

 Vodje gibanja (oziroma tisti, ki so jim resni~no sodili) so bili trije obrtniki, u~itelj, duho-
vnik in videmski patricij Pietro Percoto, za katerega se zdi, da je bil najbolj odlo~en ~lan
skupine. Blizu njihovemu prepri~anju so bili {e obrtniki, trgovci, u~itelji, cerkveni ljudje in
nekaj ‘ensk, predvsem pa kar nekaj zelo vidnih oseb v mestu: dva kanonika iz stolnice,
Girolamo di Polcenigo in Giovanni Battista Sbroiavacca; plemi~a Anastasio Monticolo, Sìdero
di Partistagno, Giovanni Battista Colloredo Mels in Prospero Frangipani, brat bolj znanega
Cornelia Frangipana, oba pravnika. Onadva sta brala Sveto pismo v doma~em jeziku, ki sta
ga mogo~e primerjala z ustaljenim latinskim prevodom in veliko knjig italijanskih protestan-
tsko usmerjenih avtorjev (Curione, Ochino, Girolamo Galateo), ki so bili skoraj vsi obja-
vljeni v Benetkah v prej{njih letih. Med temi je bilo eno samo Luthrovo delo, il Libro dela
emendatione et correctione dil stato cristiano, ki je prevod poziva An der  christlichen Adel
deutscher Nation (1520) in je bil anonimno tiskan v Strasbourgu leta 1533. Ta spis, ki so ga
prevajal~evi dodatki naredili {e bolj polemi~nega, je {e posebej pritegnil pozornost obto‘en-

16 Cfr. S. CAVAZZA, Libri in volgare e propaganda ortodossa: Venezia 1543–1547, v Libri, idee e sentimenti
nel Cinquecento italiano, Modena, Panini, 1987, str. 9–28.

17 Glede reformacije v Italiji se vedno nana{amo na dve iz~rpni novi deli, ki sta precej razli~no zastavljeni: S.
CAPONETTO, La riforma protestante nell’Italia del Cinquecento, Torino, Claudiana, 1992 in M. FIRPO, Riforma
protestante ed eresie nell’Italia del Cinquecento, Bari, Laterza, 1993.

18 Archivio di Stato di Venezia (naprej ASV), Sant’Uffizio, Processi, busta I, fasc. »Venier Girolamo...«. Za
razlago cfr. S. SEIDEL MENCHI, Le traduzioni italiane di Lutero, str. 93–96; A. DEL COL, L’abiura trasformata
in propaganda ereticale nel duomo di Udine (15 aprile 1544), v »Metodi e ricerche«, I s., II (1981/2), str. 57–71.



415ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

cev, tako da se zdi, da so bile {tevilne hereti~ne izjave, ki so jim jih pripisovali, vzete prav iz
tega dela.

 Prvi videmski disidenti {e niso bili lo~eni od ostalih vernikov; udele‘evali so se obi~ajnih
verskih obredov in so ve~krat kar v stolnici ali pa v okviru bratov{~ine Carità vodili branje
Svetega pisma ali heterodoksnih tekstov. V svojih govorih so {irili zveli~anje iz vere in na
osnovi tega kritizirali ustaljene pobo‘ne obrede: post, procesije, ex voti, svetilke in sve~e
pred podobami svetnikov. Del njihovih pripomb so verjetno delile tudi osebe, ki niso hotele
v odprt spor z uradno cerkvijo, pa ~eprav je bila v~asih polemika zelo ostra. Tkalec France-
sco Garzotto je tako izjavil, da je potrebno iti v baziliko Santa Maria delle Grazie in odnesti
vse darove ter jih prodati in dobi~ek razdeliti med reve‘e. To omejevanje kr{~anstva samo na
verske principe in dobrodelnost so v drugih primerih spremljala veliko bolj protestantska
znanstvena stali{~a. ^evljar Girolamo Venier, na primer, je trdil, da je »ta pape‘ antikrist«
zahteval univerzalno duhovni{tvo vernikov in zanikal veljavnost hostije, ~e je razdeljena
brez keliha (in morda tudi brez resni~ne prisotnosti).19

 Tisti, ki so bili bolj neposredno vpleteni v preiskavo iz leta 1543, verjetno predstavljajo
zgodovinsko jedro reformacije v Furlaniji: veliko imen se pojavlja v podobnih postopkih v
Vidmu ali Benetkah tudi mnogo let pozneje. V heterodoksnih krogih v drugih mestih je bil
obstoj te skupine dobro znan. @e 7. aprila 1541 je vicentinski zdravnik Melchiorre Cerroni,
ki je vr{il svoj poklic v Trstu, pisal Giuliju da Milanu o »alchuni gentilhomini de Udene,
nostri veri fratelli, quali da un anno in qua sono rinati per Iesù Christo et sono gran numero a
gloria sua« (nekaterih gospodih iz Vidma, na{ih pravih bratih, ki so se pred letom dni pono-
vno rodili zaradi Jezusa Kristusa in jih je veliko v njegovo slavo), upajo~, da bo »grand fruto«
(velika korist) od njihovega dejanja.

Naslovnik tega pisma je leto poprej pridigal v Trstu in se je tedaj nahajal v Benetkah,
nekaj dni kasneje pa je bil aretiran zaradi herezije: najmanj tri leta je s svojim delovanjem kot
potujo~i pridigar v severni Italiji vzdr‘eval mre‘o simpatizerjev reformacije. V tem mestu
Julijske Bene~ije je bil ozek krog, ki je poleg Cerronia zajemal tudi biv{ega {kofa Pietra
Bemba in takrat {e neznanega slovenskega duhovnika Primo‘a Trubarja seznanil s Calvino-
vim Institutio christianae religionis.20

 Videmska preiskava je s svojimi razli~nimi procesi trajala pribli‘no eno leto. Obto‘enci
so pristali na slovesni preklic, vendar je Girolamo Venier 15. aprila 1544 v videmski stolnici
namesto da bi sledil besedilu, ki ga je pripravil patriarhov vikar, posku{al izre~i pravo pra-
vcato versko zaobljubo v odprti polemiki s sodniki, ki so ga s poni‘ujo~im dejanjem hoteli
prisiliti, da bi »umazal bo‘jo slavo«. To mu je svetoval Pietro Percoto, ki mu je tudi sestavil
prirejeno obliko slovesne odpovedi. Iz tega je nastal nov proces: tokrat je plemi~ preklical
svoje zmote in se je na veliko pokesal ter jo odnesel z globo in z dol‘nostjo, da pre‘ivi
{tirideset dni v sveti{~u Castelmonte in se vsak dan udele‘i ma{e. ^evljar Venier pa je bil
obsojen na smrt, ker je ponovno zapadel v greh: besede, ki jih je izrekel v stolnici, so namre~
dokazale, da je bila la‘na ‘e prej{nja njegova javna odpoved pred vikarjem. Toda ~asi so bili
{e mirni: februarja 1545 je inkvizicijsko sodi{~e v Benetkah spoznalo, da se je ‘elel ob-
sojenec pokesati, in je preklicalo smrtno kazen, ki je bila izre~ena v Vidmu. Venier je bil torej

19 Cfr. slovesen preklic Girolama Venierja v A. DEL COL, L’abiura trasformata in propaganda, str. 64–65.
20 Cfr. U. ROZZO, La biblioteca di Adriano di Spilimbergo e gli eterodossi in Friuli (1538–1542), v »Metodi e

ricerche«, N.S., VIII (1989/1), str. 29–62, sedaj ponatisnjeno v Biblioteche italiane del Cinquecento tra Riforma e
Controriforma, Udine, Arti Grafiche Friulane, 1994, str. 59–122; Cerronijevo pismo Giuliu da Milano (v ASV,
Sant’Uffizio, Processi, busta 1, fasc. »Giulio da Milano«) cfr. str. 109.



416 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

obsojen le na izjavo javne odpovedi v izvirnem besedilu in na en dodaten mesec je~e poleg
obi~ajnih duhovnih kazni.21

 4. V {tiridesetih letih in tudi v velikem delu petdesetih let v Furlaniji ni bilo drugih tako
senzacionalnih preiskav zaradi herezije; to pa ne pomeni, da se je opore~ni{tvo kon~alo:
{tevilni procesi, ki so bili v naslednjih desetletjih, ka‘ejo, da so se osumljenci prav v tem ~asu
priklju~ili idejam reformacije ali pa sumljivim mnenjem. Prva pri~anja o heterodoksnih v
Tolme~u izvirajo iz pribli‘no leta 1545, iz leta 1546 v ^edadu (po primeru Biagio Totulo), iz
leta 1548 pa v Huminu. V {kofiji Concordia so letnice nekoliko starej{e, morda zato, ker so
kraji, kot sta Portogruaro in Spilimbergo, z Benetkami vzdr‘evali bolj{e stike. V Cadoru, ki
je bil takrat v oglejskem patriarhatu, so se protirimske ideje {irile ‘e od leta 1544 dalje z
delom grofa Massima, ki je bil na strani Spilimberga.22  Vsekakor so to leta, v katerih je te‘ko
potegniti jasno lo~nico med pravovernostjo (ortodoksnostjo) in nestrinjanjem. Verska debata
je bila {e precej svobodna, podpirale so jo knjige, ki so kro‘ile, in potujo~i pridigarji, ne-
dvomno pa so jo spodbujali veliki evropski dogodki tiste dobe: predvsem Tridentinski koncil
(ki se je za~el 13. decembra 1545) pa tudi vojna protestantskih knezov proti Karlu V. v Nem~iji,
vsaj do vladarjeve zmage pri Mühlbergu (24. aprila 1547).

 Prav poraz Šmalkaldske zveze skupaj s sprejetjem koncilskega odloka o opravi~enju
nekaj mesecev prej (7. januarja 1547) je spro‘il preobrat; spomladi leta 1549 je v Benetkah
sledila objava prvega kataloga prepovedanih knjig, veljavnega za teritorij republike.23  Takrat
so mnogi, ki so verjeli v cerkveno prenovo, morali dati svoja pri~akovanja na stran in postati
previdni, zlasti tisti, ki so bili ‘e prej previdni in so se bili vzdr‘ali, da bi zavzeli ekstremisti~no
stali{~e. Tako vedenje je bilo zna~ilno zlasti za mestno bolj izobra‘eno ali socialno vi{je
okolje: duhovnike, u~itelje, ljudi s poklicem, pripadnike aristokracije. O nikodemizmu, to se
pravi o simulaciji pravovernosti v katoli{kih de‘elah, so pogosto govorili tisti, ki so ‘e na
skrivaj prestopili k reformaciji. Vendar je v mnogih primerih te‘ko razumeti, ali je do preki-
nitve z Rimom, pa ~eprav samo notranje, ‘e dejansko pri{lo, zlasti kadar ni bilo cerkvenih
obsodb ali begov v tujino, ki bi razpr{ili dvome.24

 Vzemimo, na primer, lik Cornelija Frangipana iz Castella, v tistem ~asu v Furlaniji zelo
znanega jurista in literata. Ko je pri osemdesetih letih starosti umrl, avgusta leta 1588, je
njegovo zelo bogato knji‘nico inkvizicija zasegla: to je bil edini uradni ukrep (prav gotovo
pozen) proti njemu. In vendar je bil plemi~ iz Castella celo ‘ivljenje bolj ali manj blizu
stvarem, ki so bile neposredno povezane z versko neposlu{nostjo. Razni ~lani njegove dru‘ine
so bili vpleteni v procese zaradi herezije od videmskega iz leta 1558 dalje; sam je dobro
poznal Petra Pavla Vergerija, ki ga je {e leta 1558 pustil pozdraviti in mu je morda celo
po{iljal knjige. V naslednjih letih je bil v tako tesnih stikih z razli~nimi ljudmi, ki jih je bila

21 Cfr. A. DEL COL, L’abiura trasformata in propaganda, str. 59–62.
22 Podatki iz A. DEL COL, La storia religiosa del Friuli nel Cinquecento, I, str. 76.
23 Catalogo di diverse opere, composizioni et libri, li quali come heretici, sospetti, impii, et scandalosi si dichia-

rano dannati, et prohibiti in questa inclita città di Venegia, Venezia, V. Valgrisi, 1549; cfr. Index de Venise, 1549,
Venise et Milan, 1554, par J. M. De Bujanda, Sherbrooke-Genève, Université de Sherbrooke-Droz, 1987 (»Index des
livres interdits«, III).

24 Menim, da se furlanski stvarnosti bolje poda negativno mnenje o nikodemizmu, ki ga je Calvin izrazil leta
1544 v slavnem delu Excuse à messieurs les nicodemites sur la complainte qu’ils font de sa trop gran rigueur, kot pa
razne bolj rafinirane obdelave; cfr. na splo{no A. BIONDI, La giustificazione della simulazione nel Cinquecento, v
Eresia e Rifroma nell’Italia del Cinquecento. Miscellanea I, Firenze-Chicago, Sansoni-Newberry Library, 1974, str.
7–68.



417ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

inkvizicija ‘e obsodila, od Pietra Percota do Marc’Antonia Pichissina, da je celo vklju~il
njihove verze v pesni{ko zbirko, ki jo je dal natisniti leta 1566 v spomin na ljubljeno ‘eno.25

V svojih duhovnih spisih, ki jih nikakor ni hotel objaviti, je pokazal notranjo pobo‘nost, ki jo
je zelo te‘ko opredeliti, je pa nedvomno elitna, skoraj iniciacijska: mogo~e spomin na {tudij
z Giulijem Camillom Delminiom. Skratka, ostaja sum, da Cornelio Frangipane ni bil popol-
noma pravoveren v svojih idejah, ~eprav ni zapustil niti ene vrstice (objavljene ali neobja-
vljene), kjer bi odkrito napadal Cerkev, in ga prav gotovo ne moremo opredeliti za luterana
ali kalvinista. Kot dober advokat je sicer dobro vedel, da preiskave v zvezi z vero pogosto ne
pripeljejo do nobenega zaklju~ka. Na to je hotel {e posebej opozoriti sodnike z bene{kega
Svetega oficija, ko jim je leta 1568 predstavil svojo obrambo Isabelle Frattine: »Difficile
cosa è provare che altri sia heretico, cioè provar l’errore ne l’intelletto e la pertinatia ne la
volontà.« (Te‘ka stvar je dokazati, da je drugi heretik, to se pravi, dokazati napako v intelektu
in trdovratnost v volji).26

 Sami procesi inkvizicije, ~eprav so formalno zaklju~eni, pogosto pu{~ajo precej velike
dvome. Zlasti v {estdesetih letih, med pape‘evanjem Pija V., se skoraj zdi, da ho~ejo sodniki
kaznovati reformacijske ideje, ki so bile takrat ‘e pre‘ivete in brez nevarnosti. Tak vtis ustvarja
v Italiji primer Pietra Carnesecchija, ki je bil usmr~en v Rimu leta 1567 zato, ker je bil
valde‘an pred ~etrt stoletja. Tudi v Furlaniji so bila dejanja in doktrine, zna~ilna za {tiridese-
ta, leta obsojena z ve~desetletno zamudo, ne da bi upo{tevali, da je protestantsko gibanje
onkraj Alp {lo v popolnoma druge smeri. Malo verjetno je res ozna~iti kot brezverca (here-
tika) {olskega u~itelja Giovannija Battista Priviellija, ki je bil be‘no omenjen ‘e v preiskavi
iz leta 1543 in ga zopet najdemo avgusta 1587, ker ima {e iz ~asa mladosti, ko je bil verjetno
blizu videmskim verskim opore~ni{kim skupinam, veliko med tem ~asom prepovedanih
knjig.27  Toda tudi pri drugih, bolj kompromitiranih, kot je bil on, je videti, da v drugi polovi-
ci stoletja ne vedo popolnoma ni~ o razvoju evropske reformacije. Plemi~ iz Tolme~a Matteo
Bruno je menda iz provokacije zaupal spovedniku: »Sì che l’è vero che io sono capo de
lutherani.« (Res sem vodja luteranov.). Gotovo je bil najbogatej{i ~lovek v Karniji: zato si je
lahko privo{~il, da je tudi v cerkvi povzdignil glas ali pa da je javno izrazil svoje ideje.
Svetemu oficiju v Benetkah so ga ovadili {ele leta 1570 in po desetih mesecih je~e je 19.
junija 1571 preklical svoje prepri~anje. Tudi njegova mala knji‘nica prepovedanih avtorjev
je bila najbr‘ pred dvajsetimi leti trdna, saj je vsebovala, ~e na{tejemo samo nekatere avtorje,
Erazma, Luthra, Melanchthona in poleg Ochina ter Francesca Stancara nosilce züri{ke refor-
macije.28

 Na negotovost doktrin iz {tiridesetih let najbolj nazorno ka‘e dogodek, v katerega je
vpleten sam oglejski patriarh Giovanni Grimani zaradi pisma o predestinaciji, ki ga je 17.

25 Helice. Rime e versi di vari compositori del Friuli sopra la fontana Helice del sig.Cornelio Frangipani di
Castello, Venezia, al segno della Salamandra, 1566: cfr. G. VALENTINELLI, Bibliografia del Friuli, Venezia, Tipo-
grafia del Commercio, 1861, str. 334–35 (n. 2470), s popolnim seznamom sodelavcev. Na prisotnost oseb, ki so bile
vpletene v versko neposlu{nost, je opozoril G. FERIGO, Morbida facta pecus, str. 15–16 in opomba 37.

26 L. DE BIASIO, La difesa di Cornelio Frangipane per Isabella Frattina davanti al Sant’Uffizo veneziano, v
»Memorie storiche forogiuliesi«, LXXIII (1993), str. 149–184 (citat je na str. 161). Za biografijo Cornelija Frangipa-
na opozarjam na moj prispevek v Dizionario biografico degli Italiani L, Roma, Istitituto della Enciclopedia Italiana,
1998, str. 227–230.

27 Videmski nad{kofijski arhiv (odslej AAU), Sveti uficij, mapa 71, »Acti Sancti Officii ab anno 1580 usque ad
1644«, c. 7r: cfr. S. CAVAZZA, Inquisizione e libri proibiti in Friuli e a Gorizia tra Cinquecento e Seicento, v »Studi
Goriziani«, XLIII (1976/1), str. 29–80: 53–54, 72–73; A. DEL COL, L L’abiura trasformata in propaganda , str. 61.

28 Cfr. G. FERIGO, Morbida facta pecus, str. 12–17



418 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

aprila 1549 napisal svojemu videmskemu vikarju. V njem je prelat predvideval koncept
opravi~enja po togem avgu{tinizmu, ki ab aeterno razlikuje med od Boga zavr‘enimi in
izbranimi in samo slednjim dovoli svobodno voljo, medtem ko za zavr‘ene »ni~ ne pomaga,
da bi dosegli zveli~anje«. To je bilo gotovo nevarno mnenje, ~eprav je bilo zelo zapleteno
izra‘eno. Po tridentinskem odloku o opravi~enju je bilo sumljivo in Grimanija so ‘e januarja
1550 obsodili na kanoni~no o~i{~evanje v Rimu: vendar je rimski Sveti oficij {e naprej preisko-
val njegov primer. Za ~asa Pija IV. so primer uradno spet odprli in {ele 17. septembra 1563 se
je lahko vrnil, potem ko ga je oprostila posebna komisija Tridentinskega koncila. Pred pet-
najstimi leti je bil oglejski patriarh res blizu skupini visokih cerkvenih dostojanstvenikov, ki
so hoteli reformirati cerkev in se pri tem niso branili nobenih naukov z druge strani Alp:
kardinala Morone in Pole, {kofi Soranzo, di Capua, Nacchianti in razne druge pomembne
osebe. Zaradi teh zmot Grimani ni bil nikoli imenovan za kardinala: zdi pa se malo verjetno,
da bi sicer druga~e vplivale na njegovo zelo dolgo {kofovanje (umrl je leta 1593).29

 5. Kriza sredi XVI. stoletja ni povzro~ila le simulacije ali prilagoditve uradnim stali{~em
Cerkve: nekateri predstavniki opore~nikov so izbrali pot izgnanstva, tako kot se je to bilo
zgodilo na za~etku {tiridesetih let. Najbolj senzacionalen primer je bil beg koprskega {kofa
Petra Pavla Vergerija, spomladi leta 1549; edini od cerkevnih dostojanstvenikov se je odlo~il
za tako pot in je bil gotovo, ne brez vzroka, naslednja leta zelo kriti~en do biv{ih tovari{ev, ki
so ostali v domovini.30  Bili pa so tudi taki, ki so {e druga~e reagirali na zaton upov, da bo
reformacija uspela v Italiji: zlasti v srednjih spodnjih razredih in med kme~kim prebivalstvom
se je zopet okrepil verski radikalizem. 17. oktobra 1551 je Pietro Manelfi, duhovnik iz de`ele
Marke, samodejno prijavil inkvizitorju iz Bologne dolgo izpoved, v kateri je ne le priznal
svojo herezijo, ampak tudi odkril prisotnost goste mre`e anabaptisti~nih skupin na celotnem
srednjem severu polotoka. Gibanje se je v nekaj letih razraslo kot vihar v sredinah, kjer so se
prej {irile »luteranske« ideje. Sam Manelfi, u~enec Ochina, je bil deset let luteranski pridigar
»a Venetia, a Treviso, in Aquileggia et in Histria« (v Benetkah, Trevisu, Ogleju in Istri) ter v
drugih krajih; potem se je dal v Firencah znova krstiti in je za~el {iriti novo vero, pri tem pa
je izkoristil stare zveze. O Vidmu je zapustil dokaj natan~no pri~anje, ~eprav ni bil nikoli
osebno tam:

 »V Furlaniji, v Vidmu je veliko luteranov, kot sem sli{al od Nicola da Trevisa in mojstra
Iacometta, njegovega tovari{a, ki je prav tako iz Trevisa; in od omenjenih dveh sem sli{al to
poletje, to se pravi preteklega junija in julija, da je Nicola da Treviso, ko je bil v omenjenem
mestu, ponovno krstil dva, od katerih ne poznam in ne vem imena; povedal mi je {e, da je bil
s pomo~jo nekih luteranov v ‘enskem samostanu, ~e se prav spomnim svetega Fran~i{ka,
kjer je z njimi govoril o luteranskem nauku in je odkril, da so o tem nauku zelo dobro pou~ene,
in je tako za~el govoriti o anabaptisti~nem nauku, to se pravi o krstu, in one so sprejele tak
nauk in so se, kot sta mi omenjena povedala, ‘elele krstiti; ker pa so bile {e v samostanu in
niso mogle ven, jih ni ponovno krstil Nicola, ~eprav jih je vzpodbujal, naj izstopijo iz samo-

29 O zunanji zgodovini dogodka cfr. L. CARCERIERI, Giovanni Grimani patriarca d’Aquileia, imputato di
eresia e assolto dal concilio di Trento, Roma, Coop. Tipogr. Manuzio, 1907; pravilna opa‘anja A. DEL COL La
storia religiosa del Friuli, I, str. 68–69. Grimanijevo pismo lahko beremo v raznih rokopisnih kopijah in tudi v
latinskem prevodu J. H. SERRY, Historia congregationum de auxiliis divinae gratiae sub summis pontificibus Cle-
mente VIII et Paulo V, Venezia, F. Pitteri, 1740, Appendix I, coll. 1–16.

30 Cfr. S. CAVAZZA, Pier Paolo Vergerio nei Grigioni e in Valtellina (1549–1553): attività editoriale e polemi-
ca religiosa, v Riforma e società nei Grigioni. Valtellina e Valchiavenna tra ’500 e ’600, uredil A. Pastore, Milano,
Franco Angeli, 1991, str. 33–62.



419ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

stana, da bi se ponovno krstile; in one so rekle, da ~e bi mogle, bi to storile: in vse to sta mi
poro~ala omenjena dva.«31

 Italijanski anabaptizem ka‘e le rahle sti~ne to~ke z gibanjem, ki je bilo raz{irjeno na
drugi strani Alp pred ~etrt stoletja. Dejansko je novi nauk, ki je nastal v radikalnih krogih
italijanske emigracije v Grigioniju (Graubündnu) in je prevzel za svoje zlasti zanikanje svete
Trojice in Kristusovega bo‘anstva po drznem pojmovanju Španca Miguela Serveta (De trini-
tatis erroribus, 1531; Christianismi restitutio, 1553). Proti takemu mnenju so zagrizeno na-
sprotovale tudi protestantske cerkve: tako je Servet kon~al na grmadi v @enevi leta 1553;
tisti, ki so {irili njegove ideje, so se lahko zatekli le na oddaljena podro~ja srednje oziroma
vzhodne Evrope: na Moravsko, v Transilvanijo in na Poljsko. Sicer je v severni Italiji te‘ko
temeljito zasledovati {irjenje teh naukov, sicer nezmotljivo razpoznavnih, izven inkvizicijskih
procesov: anabaptisti niso imeli knjig, v katerih bi zapisali svoje ideje, in so si pomagali
predvsem z delom potujo~ih pridigarjev, ki so vzdr‘evali stike med razli~nimi skupinami pa
tudi med posameznimi privr‘enci.

 V Furlaniji je bilo anabaptisti~no gibanje v glavnem povezano z bene{kim; predvsem po
ju‘nem delu {kofije Concordia ga je {iril Francesco della Sega iz Roviga, po ovadbi Manel-
fija pa je veliko njegovih pripadnikov zbe‘alo na varno na Moravsko. Zlasti veliko emigran-
tov je bilo iz vasi Cinto (Cinto Caomaggiore med Portogruarom in Pordenonom), ki so ob-
dr‘ali stike in povezave z rodno de‘elo vse do osemdesetih let.32  Veliko manj imamo infor-
macij o tem, kaj se je dogajalo v oglejskem patriarhatu, predvsem med akcijami. Pri~evanja
so osredoto~ena pravzaprav predvsem na samostan klaris v Vidmu, ki je bil zagotovo kraj
neobi~ajnega dogodka. Redovnice Svete Klare so prihajale iz najbolj{ih furlanskih dru‘in
(nekatere tudi iz Gorice in Istre) in so bile dele‘ne zelo mo~ne za{~ite: v njihovem samostanu
so pravoverne ideje ostale zakoreninjene ~isto do konca stoletja.

 Anabaptisti~ne nauke je v samostan prinesel Nicolò d’Alessandria iz Trevisa, pomembna
osebnost, ki jo pozneje pri{tevajo med vodje izseljenske skupnosti v Austerlitzu. Ob njego-
vem prihodu so nekatere klarise ‘e kazale proluteranska ~ustva, kar nas ne sme ~uditi, ker so
prihajale iz dru‘in, ki so se v {tiridesetih letih pojavljale na razne na~ine povezane z versko
neposlu{nostjo: npr. Archidimia Frangipane (Cornelijeva sestra), Maddalena Colloredo, Ele-
na de Honestis, Fiammetta Formentini, Silvia in Livia Lovisini ter tudi nekaj let starej{a
sestra Piera Paola Vergerija, Coletta. Pridige Nicola de Trevisa so prepri~ale celo skupinico
mladenk, da so zapustile samostan: skoraj vse so sorodniki pripeljali nazaj, za~en{i z Archi-
damio Frangipane. Konec leta 1551 je bilo videti, da so zadevo s previdnim posegom predpo-
stavljenih reda in bene{kih oblasti zadu{ili. Archidamiji Frangipani je v naslednjih letih kljub
temu, da je vodila poskus bega, uspelo, da je bila izvoljena za opatinjo.33

 V {estdesetih letih je anabaptisti~no propagando v Furlaniji s svojim delom obnovil Ales-
sandro Jechil da Bassano, ki je pri{el neposredno z Moravske, kamor se je bil prej zatekel.
Jechil je deloval do leta 1571: predstavljal se je za potujo~ega trgovca in je bil tako prebrisan,
da je neprestano hodil ~ez mejo, ker se je preselil v gori{ko grofijo. @e ostarelega so aretirali

31 C. GINZBURG, I costituti di don Pietro Manelfi, Firenze-Chicago, Sanson-Newbwrry Library, 1970, str. 81–
82 (cfr. tudi str. 51–52); o bene{kem anabaptizmu na splo{no cfr. A. STELLA, Dall’anabattismo al sociinianesimo
nel Cinquecento veneto, Padova, Liviana, 1967; IDEM, Anabattismo e antitrinitarismo in Italia nel sedicesimo
secolo, Padova, Liviana, 1969.

32 Cfr. G. PAOLIN, I contadini anabattisti di Cinto, v »IL Noncello«, {t. 50 (1980), str. 91–124.
33 O celotnem dogodku cfr. G. PAOLIN, L’eterodossia nel monastero delle clarisse di Udine nella seconda metà

del Cinquecento, v »Collectanea Franciscana«, L (1980), str. 107–167.



420 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

v Gradi{~u ob So~i, sodila mu je nadvojvodska oblast in ga izro~ila sodi{~u Svetega oficija v
Rimu, kjer je bil usmr~en novembra 1574.34  Jechil je verjetno leta 1564 zopet navezal stike
z nunami iz Svete Klare, na katere ni pozabil niti v moravskih skupnostih: anabaptisti~ne
skupine niso nikoli zapustile mre‘e svojih simpatizerjev. S klarisami je vzdr‘eval povezave
zlasti njegov videmski privr‘enec Bernardino della Zorza, nemiren duh z zelo antiklerikalni-
mi ~ustvi (ve~ kot navaden anabaptist), ki je ‘e bil preganjan in v odsotnosti obsojen na smrt.
Ko so ga leta 1566 ponovno ujeli, se je poskusil izdajati za obsedenca in je priznal krivover-
ska dejanja (»za‘gal, po{kodoval in zlomil kri‘«) pa tudi to, da je »ve~krat podlegel sodomiji
z ‘enskami in mo{kimi«. 31. januarja 1576 se je v Vidmu odrekel krivi veri, toda aprila je
pobegnil iz je~e in zbe‘al na Kranjsko. Poleti leta 1566 je della Zorza z redovnicami iz Svete
Klare izmenjal precej pisem, v katerih se je obra~al nanje kot na prave u~iteljice duhovnega
‘ivljenja.35

 Ne zdi se mi, da je bila pri vodilnih junakih teh dogodkov kak{na posebna teolo{ka
zavest: enakemu zanikanju svete Trojice so komaj prisluhnili brez podpore vsakih tedaj ‘e
klasi~nih vzpodbud. Pri prebiranju evangelija se je Bernardino della Zorza spotaknil ob odlo-
mek, ki ga vedno citirajo zagovorniki dogme o sveti Trojici: »Trije izpri~ujejo nebesa: O~e,
Beseda in sveti Duh in ti trije so eno. « (Tres sunt, qui testimonium dant in caelo: Pater,
Verbum et Spiritus Sanctus, et hi tres unum sunt: I Johannis, V,7). Jechil mu tega ni znal
ustrezno razlo‘iti in mu je priporo~il, naj vpra{a za nasvet nune iz Svete Klare; della Zorza se
je nanje obrnil septembra 1566 in jim izrazil svojo negotovost:

»O tem odlomku sem prosil za mnenje gospoda Alessandra, ki mi je odgovoril, da so mu
ga ‘e razlo‘ili, vendar je ‘e pozabil, in da naj vam pi{em in da mi boste ve to odli~no razlo‘ile.
Zato vas v njegovem in svojem imenu prosim, da napi{ete svoje mnenje o tej veliki skrivno-
sti, ki je ne morete povedati v ‘ivo.«36

Odgovora na pisno vpra{anje nismo na{li in mogo~e ga tudi nikoli ni bilo. @e leta 1516 je
Erazem Roterdamski v delu Novum Instrumentum dokazal, da je bila vrstica o sveti Trojici v
latinski verziji Vulgate, v izvirnem gr{kem berilu pa ne, in da gre torej za interpolacijo (vrinek):
jezikoslovna razlaga, ki so jo verjetno furlanski anabaptisti te‘ko razumeli.37  Klarise verjetno
niso bile dosti bolj umsko sposobne, vendar so zaprte v svojem samostanu, brez knjig in pri-
stnih stikov z verskimi opore~niki (zlasti po Jechilovi aretaciji) uspele skozi desetletja obdr‘ati
pri ‘ivljenju hereti~no tradicijo in pritegniti k njej tudi kak{no novinko. Ko je leta 1590 primer
dobil v roke Francesco Barbaro, je bilo {e dvanajst osumljenih redovnic, ki so jim pripisovali
zelo jasne in hude trditve: »Kristus ni Bog, ampak samo ~lovek«; »V Bogu ni troje oseb in zato
se ne sme verjeti v Sina niti v svetega Duha, ampak samo v ve~nega O~eta«; »Prav je, ~e pape‘u
in vsem kardinalom in {kofom odre‘emo glavo«; »Duhovniki in bratje naj gredo raj{i delat«, in
tako naprej. Za formalno obsodbo je bilo dovolj gradiva, toda energi~ni Barbaro je bil prisiljen
zaklju~iti svojo preiskavo brez posebnih ukrepov. Dru‘ine so bile {e enkrat odlo~ene, da bodo
prikrile {kandal, in klarise so lahko ostale v svojem samostanu; vendar jih je od tistega trenutka
dalje patriarhova kurija imela pod nadzorstvom, o ~emer pri~ajo preiskave, ki so jih naredili v

34 G. PAOLIN, Dell’ultimo tentativo compiuto in Friuli di formare una communità anabattista. Note e docu-
menti, v »Nuova rivista storica«, LXII (1978), str. 3–28.

35 Pisma v AAU, Monache di S. Chiara, Processi; objavljene v G. PAOLIN, Dell’ultimo tentativo, str. 14–28, z
odrekom krivi veri B. della Zorza in drugimi dokumenti o tem primeru.

36 G. PAOLIN, Dell’ultimo tentativo, str. 27–28.
37 Cfr. C. ASSO, La teologia e la grammatica. La controversia tra Erasmo ed Edward Lee, Firenze, Olschki,

1993, str. 82–87.



421ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

naslednjih letih vse do leta 1620. Pravzaprav so se postarale skupaj s svojimi nauki, ne da bi
opazile, da se je svet korenito spremenil.38

 6. V cesarskem delu patriarhata se bene{ki anabaptizem ni {iril. Prav v petdesetih letih se
je tako na Koro{kem kot na Kranjskem neposredno okrepilo nem{ko luterantsvo, ki se je
sklicevalo na Confessio Augustano iz leta 1530 in ni dopu{~alo odmikov od doktrine niti v
zwinglianskem smislu. To je bil rezultat procesa, ki se je pribli‘no dve desetletji odvijal zelo
po~asi, toda brez prekinitev. V Ljubljani je ‘e sredi tridesetih let skupina kanonikov v stolnici
simpatizirala z reformacijo, ne da bi {kof Franc Kacijanar nasprotoval: nasprotno, leta 1542
je v mesto poklical Primo‘a Trubarja, ki je moral zapustiti Trst, in protirimska stranka se je {e
okrepila. Škof Kacijanar je umrl leta 1544 in njegov naslednik, Urban Textor, ki je bil med
drugim skoraj vedno odsoten, se do leta 1547 ni zanimal za reformacijsko gibanje: {ele po
porazu Šmalkaldske zveze je sprejel ukrepe proti luteranom tako, da je zaprl vodje in Tru-
barja prisilil na izgnanstvo. Toda novi nauki so ‘e prodrli med prebivalstvo Ljubljane in v
druge ve~je centre v de‘eli.39

 Trubar je v letih 1547 do 1561 ostal v Nem~iji in je ‘ivel najve~ v Nürmbergu ter Kempt-
nu; pridobil si je vplivne za{~itnike, kot sta bila vojvoda Kri{tof Würtember{ki in koro{ki
baron Hans Ungnand; z njihovo pomo~jo je lahko za~el intenzivno objavljati najprej v
sloven{~ini in potem v hrva{~ini knjige, ki so bile namenjene za {irjenje reformacije na vseh
obmo~jih, kjer se je uporabljalo ta dva jezika. Prva slovenska knjiga z naslovom in uvodom
v nem{~ini, Cathechismus in der windischen Sprach, je pri{la iz tiskarne Ulricha Morharta v
Tübingenu leta 1550; od leta 1551 se je tudi Peter Pavel Vergerij za~el redno poslu‘evati tega
tiskarja in med obema cerkvenima izgnancema se je ustvarilo prijateljstvo, ki je bilo sicer
nemalokrat zelo viharno, a je zelo zaznamovalo protestantsko propagando, ki je bila usme-
rjena tako proti Kranjski in Hrva{ki kot proti severovzhodni Italiji. Tako Vergerij kot v manj{i
meri Trubar sta v svoje versko prepri~anje v preteklih letih sprejela zwinglijanske in
kalvinisti~ne pobude. Tedaj pa sta se popolnoma prilagodila Confessio Augustani, ki sta jo
{irila njuna za{~itnika; to je bilo zlasti o~itno ko je Trubar ob triumfalnem povratku v Lju-
bljano, junija 1561, reorganiziral luteransko cerkev na Kranjskem in je potisnil ob rob manj
ortodoksne elemente (v luteranskem smislu), kot je bil Matej Klombner, prav prvi vodja
disidentskih skupin v mestu.40

 Mo~ reformacijskega gibanja v de‘elah Notranje Avstrije je bila opora, ki jo je dajalo
plemstvo, ki je po ustoli~enju na cesarskem prestolu Ferdinanda I. ve~inoma prestopilo k lute-
ranstvu. Plemi~i so v veliko primerih u‘ivali pravico do patronata nad cerkvami, to se pravi
pravico, da sami imenujejo nosilca. Tako so lahko ustoli~ili patre, ki so bili naklonjeni novim
naukom ali pa so jim bili vsaj pripravljeni pomagati. Na posestih bamber{kega {kofa se je to
pojavilo zelo hitro: leta 1556 je ‘upnik Beljaka, Carolus Fux, s pomo~jo Georga Khevenhülle-
rja popolnoma opustil rimsko ma{o in je bilo mesto na za~etku {estdesetih let trdno pod nadzor-
stvom luteranov, tako kot velik del habsbur{ke Koro{ke. Beljak je tako postal pomembno kri‘i{~e
za {irjenje protestantskih knjig po Furlaniji, Kranjski in Istri zaradi ceste, ki ga je preko Katsch-

38 Natan~a ocena primera redovnic iz Svete Klare v A. PROSPERI, L’umanità di Cristo tra devozione ed eresia
(due monasteri femminili nell’Italia della seconda metà del Cinquecento), v Antitrinitarism in the Second Half of the
16th Century, ed. by R. Dán and A. Pirnát, Budapest, Akadémiai Kiado, 1982, str. 191–202.

39 Cfr. A. DIMITZ, Geschichte Krains, II, str. 198–211; M. RUPEL, Primo‘ Trubar, @ivljenje in delo, Ljubljana,
Triglavska Tiskarna, 1962, str. 54–60.

40Cfr. M. Rupel, Primo‘ Trubar , str. 67–100, 115–141.



422 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

berga in Tur povezovala s Salzburgom in od tam s centralno Nem~ijo.41  Poslu‘evala sta se je
tako Vergerij, potem ko so mu bili prekri‘ali pot ~ez Valtellino, kot Primo‘ Trubar. Verska
propaganda je {la po istih poteh kot trgovina: od Beljaka do avstrijske Pontebbe, kjer se je
kon~al bamber{ki teritorij, in potem po Kanalski dolini, Pu{ji vasi, Huminu do ravnine ali pa po
tako imenovani cesti Ro~inja, ki je bila sicer manj udobna, toda manj nadzirana, ~ez Predil in
po dolini So~e z izhodi v ^edadu in Gorici. Slovenske knjige so {le po varnej{i poti in so pri{le
v Ljubljano ~ez Korensko sedlo in ob zgornjem toku Save.

 Peter Pavel Vergerij je sam prehodil pot od Beljaka do morja, ko je {el v Devin marca
1558. Odpotoval je na za~etku meseca, {el skozi Pontebbo, Pu{jo vas, Humin, Tricesimo,
Manzano in se je torej izognil Vidmu ter se je vrnil na cesarsko obmo~je onkraj Iudrija, pri
Marianu; v Devinu je bil gost krajevnega gospoda Matije Hoferja in se je sre~al z nekaterimi
sorodniki ter drugimi ljudmi iz Kopra. Potoval je brez naglice, kot velik gospod, v ko~iji, ki
jo je vleklo {est konj, in s spremstvom osmih konjenikov. Predstavljal se je za ambasadorja
Maksimiljana Habsbur{kega, prvorojenca cesarja Ferdinanda. Seveda ni mogel ostati neo-
pa‘en, saj je jedel meso ob postu, grdo je govoril o ~a{~enju Marije in se progla{al za lutera-
na; pokazal je tudi, da pozna Furlanijo in je poslal pozdrave Corneliju Frangipanu in Pietru
Percoru, obsojencu iz leta 1543; fran~i{kana, ki je tedaj pridigal v Vidmu je ozna~il kot
»neumno svinjo« in »un bel covertor« (pomeni plemenski ‘rebec: gostilni~ar v Tricesimu
mu je povedal, da je fran~i{kan »governator nun iz Svete Klare«). Posebno velik vtis je
naredila velika koli~ina knjig, ki jih je nosil s seboj »in jih je dajal vsakemu, ki jih je hotel, da
bi ga spreobrnil po svojih zakonih«. Prepoznan je bil ‘e ob odhodu iz Beljaka in bene{ke
oblasti so ga, ~eprav pozno obve{~ene, za~ele zasledovati: govorilo se je celo, da ho~e pridi-
gati v oglejski baziliki med velikono~nim tednom. Vendar se je Vergerij okrog 20. marca
vrnil v Nem~ijo ~ez Ljubljano, ne da bi {el ponovno ~ez bene{ko posest.42

 Popotovanje ne pomeni samo izziv verskim in politi~nim katoli{kim oblastem. Z njim je
nekdanji koprski {kof preizkusil uporabnost koridorja, ki je skozi mnoga leta omogo~al di-
stribucijo protestantskih knjig v bene{ki Furlaniji in v Istri, potem ko je bilo reformacijsko
gibanje v preostali Italiji ‘e v veliki meri pora‘eno in je postalo v Benetkah nevarno priskrbe-
ti si dela, ki so bila tiskana onkraj Alp. Prvikrat je {lo za neposredno in na~rtno povezavo z
nem{kimi sredi{~i luteranske propagande, ki je bila {e posebej dejavna v letih 1559-1564, ko
je v Urachu (blizu Tübingena) dobil Trubar na razpolago tiskarno za tiskanje slovanskih
izdaj, iz katerih so izvirali tudi italijanski prevodi nekaterih osnovnih najbolj pravovernih
luteranskih tekstov.43  Še leta 1567 je videmska inkvizicija na{la v Huminu v hi{i Giulija
Passavolantija poleg Vergerijevih bro{ur razne knjige, ki so bile natisnjene v Urachu: Lu-
throv Mali katekizem in razlago Psalmov, Melanchthonove Confessione augustana (»na novo
prevedeno iz latin{~ine v italijan{~ino za nekatere zveste kristjane, ki ljubijo Italijo«), l’Apo-
logia della Confessione augustana.44

41 Cfr. W. NEUMANN, Die Reformation in Villach, str. 421–424; C. BONORAND, Pier Paolo Vergerio und die
Reformation in Villach, v »Neues aus Alt-Villach«, IV (1967), str. 235–245.

42 Cfr. A. BATTISTELLA, Atti di un processo informativo contro P. P. Vergerio presso il S. Officio di Udine, v
»Memorie storiche forogiuliesi«, X (1914), str. 474–483; IDEM, Un temuto ritorno del Vergerio in Friuli nel marzo
del 1558, v »Archivio veneto-Tridentino«, VIII (1925), str. 184–204.

43 Cfr. C. F. SCHNURRER, Slavische Bücherdruck in Würtemberg im 16. Jahrhundert, Tübingen, Cotta, 1799;
B. BER^I^, Das slowenische Wort in den Drucken des 16. Jahrhundert, v Abhandlungen über die slowenische
Reformation, München, Trofenik, 1968, str. 152–261. Hiter pregled dejavnosti tiskarne v Urachu v V. VINAY, La
Riforma in Croazia e in Slovenia e il »Beneficio di Cristo«, v »Bollettino della Società di studi valdesi«, LXXXV
(dicembre 1964), str. 19–32.

44 AAU, Sant ‚Uffizio, busta 2, processo n. 42; S. CAVAZZA, Inquisizione e libri proibiti, str. 44–45.



423ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

 Vergerij je poskusil povezati predstavnike najstarej{ega verskega opore~ni{tva z novo
konfesionalno stvarnostjo, ki se je uveljavljala severno in vzhodno od Furlanije. Kot smo
videli, je stara struja {e vztrajno ‘ivela in celo kak{en vpliv {vicarske reformacije s svojimi
najnovej{imi ‘enevskimi dose‘ki ni manjkal. Kopr~an je imel vseeno v rokah dve zelo
u~inkoviti oro‘ji za svojo propagando: na eni strani proticerkveno polemiko svojih spisov, ki
so z udarnimi in ne redko vulgarnimi toni zlahka uspeli v krogih, ki so bili bolj nagnjeni k
antiklerikalizmu kot k znanstvenemu poglabljanju; na drugi strani neprestano sklicevanje na
uspehe reformacije na drugi strani Alp, ki so lahko ohranili nekaj upanja za vero v Italiji ali
pa vsaj na njenih severnih podro~jih. V svojih knjigah je vedno natan~no navajal napredek, ki
ga je evangeli~anska cerkev naredila z enega do drugega konca Evrope; leta 1558 se je potru-
dil, da je Corneliju Frangipanu in Pietru Percotu sporo~il, da je »kralj Maksimiljan postal
popoln luteran«.45  Dejansko se je luteranizem dobro zasidral v Furlaniji. Še na za~etku de-
vetdesetih let so anabaptisti~ne nune Svete Klare zaupale v zmage Elizabete angle{ke in
francoskega Henrika IV. ter da jih bosta pri{la re{it iz njihovega polo‘aja. Tako se je vsaj
izrazila njihova redovni{ka sestra med pri~anjem pred Francescom Barbarom:

»Pripovedovali so, da bo francoski kralj zmagal in so se vedno veselili, da bodo na{i
kristjani izgubili in da bo zmagala druga stran, in so rekli, da bo angle{ka kraljica premagala
vse in bo poru{ila vse kr{~anstvo in cerkve in samostane, kajti vse so vra‘je stvari.«46

7. Vergerijevo potovanje v Furlanijo je povzro~ilo tudi nenaden preobrat v delovanju
videmskega Svetega oficija; v prej{njih letih organizacija prakti~no ni nikoli delovala in {ele
julija 1557 je novi vikar patriarhata Jacopo Maracco lahko, ~eprav po~asi, spro‘il preiskave.
17. aprila naslednjega leta je patriarh Grimani dobil strog ukor od kardinala Michela Ghislie-
rija (bodo~ega Pija V.), ki je bil takrat na ~elu rimske inkvizicije: »^eprav je tista peklenska
ka~a Vergerij pobegnil, je treba vseeno preganjati eretichisssimo esempio, ki so ga dali njego-
vi prista{i, treba jih je najti in najstro‘je kaznovati.«47  To je bil jasen ukaz za dejanja brez
nekdanjih zamud in previdnosti: in dejansko je v letih 1558-59 videmsko sodi{~e pripravilo
cel niz procesov, ki so bili pravzaprav prvi inkvizicijski procesi v Furlaniji. V roke cerkvene
pravice sta takoj padli va‘ni osebnosti, kot sta huminska patricija Dionisio de Rizzardis in
Marc’Antonio Pichissino; oba sta preklicala krivo vero, toda Pichissinu so znova sodili v
letih 1575 in 1583, ko se je dokon~no umaknil na varno ~ez mejo.48  Huminska skupina je
predstavljala bistveni povezovalni vozel z Beljakom in Koro{ko zaradi distribucije heterodo-
ksnih knjig. Razen tega so leta 1558 opazili prisotnost duhovnika Antonija (v dokumentih
v~asih imenovan Antonio da Pinguente), ki je bil takrat kaplan v stolnici in je imel veliko
zvez onkraj Alp. Po raznih podobnih biografskih podatkih bi ga lahko istovetili z Antonijem

45 Na to temo je zelo pomembno delo, ki ga je napisal po potovanju v Furlanijo A gl’inquisitori che sono per
l’Italia. Del catalogo di libri eretici, stampato in Roma nell’anno presente, [Tübingen, U. Morkart], 1559, ki je
posve~eno bodo~emu cesarju Maksimiljanu II., ki je `e takrat nadome{~al o~eta na ~e{kem prestolu in dajal {iroko
sliko uspehov evangeli~anske doktrine, »ki jo {irijo in branijo v vseh jezikih {tevilni kralji, vojvode in knezi in veliko
pogumnih svobodnih mest in nekaj sto uglednih in izobra`enih mo` in ve~ jih je, kot jih je bilo kdajkoli od apostolov
do zdaj.« (c. 47v).

46 Cfr. pri~anje Barbare Molinetto na procesu julija 1590. v G. PAOLIN, L’eterodossia nel monastero delle
clarissedi Udine, str. 162.

47 Pismo je objavljeno v A. BATTISTELLA, Un temuto ritorno del Vergerio, str. 201–202.
48 AAU, Sant’Uffizio, busta 1, processo n.3; cfr. L. DE BIASIO, L’eresia protestante in Friuli, str. 85–89, in

zlasti S. SEIDEL MENCHI, »Certo Martino è stato terribil homo«. L’immagine di Lutero e la sua efficacia secondo
i processi italiani dell’Inquisizione, v Lutero in Italia. Studi storici nel V centenario della nascita, a cura di L.
Perrone, Casale Monferrato, Marietti, 1983, str. 115–137, zlasti str. 117,121.



424 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

d’Alessandrom ali Antonijem Dalmatom, ki je na varnem v Ljubljani leta 1559 in potem v
Nem~iji v {estdesetih letih uredil italijanski prevod luteranskih tekstov, ki so bili objavljeni v
Urachu, in skupaj s Stefanom Konzulom prevod v hrva{~ino dela Beneficio di Cristo (1563 in
1565).49

V ^edadu je Sveti oficij naletel {e na bolj zaskrbljujo~ polo‘aj; aprila 1558 se je za~el
proces proti dvema obrtnikoma, Domenicu »mizarju« in Floreanu Filippiju: le-ta je 9. maja
priznal, da so v mestu med zelo znanimi in vplivnimi osebnostmi navdu{enci za herezijo.
Maracco je zaskrbljen {e isti dan to sporo~il patriarhu Grimaniju: »Tu so kanoniki, duhov-
niki, plemi~i, trgovci in zlatarji; znano je, da je ta kraj zelo oku‘en in da je Vergerij poslal sem
veliko svojih diaboli~nih knjig.« Vikar si ni upal ukrepati »brez pomo~i in avtoritete na-
drejenih«; sam bene{ki nadzornik se je bal, da bi nadaljevanje preiskave lahko »prebudilo v
teh ~uda{kih glavah kak{en zoprn upor« s hudimi motnjami javnega reda.50  Filippi je res kot
heretike naznanil tri kanonike iz stolnice in deset drugih ~lanov najbolj vplivnih patricijskih
~edadskih in videmskih dru‘in, med njimi Filippa Formentinija, Alviseja de Nordisa, Giu-
seppeja di Manzana in grofa Giuseppeja d’Attimisa.51

 Junija je kardinal Ghislieri pisal Grimaniju, da se mora preiskava vsekakor nadaljevati in
krivcem ukazati preklic krive vere, »s kaznijo, ki se vam bo zdela primerna za posameznika«,
razen ~e bi {lo za take, ki so ponovno zapadli v krivo vero.52  Najprej so sodili kanonikoma,
juristu Tranquillu Lilianu in Girolamu Bernardiju, ki pa sta zavrnila vsakr{no obdol‘itev.
Tudi drugim osumljencem ni bila dokazana krivda in naslednje leto so procese zaklju~ili.
Floreano Filippei se je odpovedal krivi veri in ravno tako Domenico »mizar«, ~eprav celo po
neuspelem begu iz je~e: vendar je ostal zelo sumljiv. Leta 1582 je bil, ~eprav ‘e star, ponovno
zaprt in obsojen: obsojen na smrtno kazen je umrl, preden je bil se‘gan, njegovo truplo pa so
dali na grmado.53  Vendar pa nobeden izmed obto‘encev z vi{jega socialnega polo‘aja ni bil
obsojen: ~lani dru‘in, ki so bile vpletene v procese, so se v naslednjih letih vseeno raj{i
preselili na avstrijsko ozemlje. Tranquillo Liliano, ki je bil imenovan za ‘upnika v Susansu,
je celo opustil duhovni{ko obla~ilo in se je posvetil pravni{kemu poklicu v Gorici, kjer je
umrl leta 1581, ne da bi patriarhova kurija mogla nanj polo‘iti roko.54

 ^edadska preiskava iz leta 1558 je povzro~ila veliko hrupa; verjetno iz strahu, da bi se
raz{irila tudi na glavno mesto, so prvega julija istega leta Antonio Manin, Francesco Savor-
gnan, Federico Strassoldo in {tevilni drugi plemi~i predlo‘ili uraden protest furlanskim po-
slancem proti Maraccu. Prito‘evali so se, da je vikar, kakor hitro se je nastanil, za~el cel niz
procesov »contra plurimos tam laycos quam clericos, molestando ipsos ex diversis imputa-

49 Pichissino je na zasli{anju 24. oktobra 1581 govoril v zvezi z dogodki iz leta 1558, da je bil v Huminu »pre
Antonio de Pingueto, ki se je letos preselil v Ljubljano« (AAU, Sant’Uffizio, busta 4, processo n. .60): mogo~e gre
za zamenjavo med Antoniom d’Alessandrom in Stefanom Konzulom, ki so mu rekli Istriano, ki je bil res rojen v
Pinguentu; Antonio d’Alessandro je umrl v Ljubljani leta 1579, medtem ko je Konzul takrat {e `ivel v Nem~iji in ni
videti, da bi se kdaj vrnil na Kranjsko. Vsekakor je bil v petdesetih letih Stefano Konzul, ki je bil takrat v Beljaku, v
stikih z Dionisijem de Rizzaddisom in huminsko skupino, kateri je dostavljal Luthrova dela, ki je bilo v~asih mo~no
teolo{ko poglobljeno. Cfr. A. DEL COL, L’inquisizione nel patriarcato e diocesi di Aquileia, 1557– 1559, Trieste,
Edizioni Università di Trieste, 1998, ad indicem.

50 Pismo v A. Battistella, Un temuto ritorno del Vergerio, str. 202–203.
51 AAU, Sant’Uffizio, busta 1, processo n. 4; cfr. L. DE BIASIO, L’eresia protestante in Firuli, str. 94–96.
52 Pismo z 18. junija 1558 v A. BATTISTELLA, Un temuto ritorno delVergerio, str. 203–204.
53 Za vse te dogodke cfr. L. DE BIASIO, L’eresia protestante in Friuli, str. 95, 97–98, z nekaterimi neto~nostmi.
54 O nekaterih ~edadskih izseljencih v Gorici cfr. S. CAVAZZA, Un’eresia di frontiera, str. 18. Še 4. marca 1581

je vikar Bisanti skrbel za „trgovino odpadnika Liliana» in ga je ozna~il kot „`alostnega ... bogokletnega ... razbrzda-
nega»: cfr. Le lettere di Paolo Bisanti, vicario generale del patriarca di Aquilea (1577–1587), uredil F. Salimbeni,
Roma, Ediz. Di Storia e Letteratura, 1977, str. 193.



425ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

tionibus contra antiquuum ritum et consuetudinem, quod sui predecessores non fecerunt«;
poleg tega je razgla{al z enega konca Furlanije na drugega, da gre za herezijo, ne da bi
upo{teval, da je taka obto‘ba globoko ‘aljiva za dru‘ine (valde infamat familias). Trije po-
slanci, med katerimi je bil tudi Cornelio Frangipane, so pisali neposredno patriarhu Grima-
niju in so mu sporo~ili te prito‘be.55  Protest je dosegel svoj namen: V Vidmu je bila inkvizi-
cija v letih 1558–59 prakti~no nedejavna. Novembra 1558 so zadu{ili tudi primer domi-
nikanca Giovannija Savorgnana, ki je bil obto‘en, da je imel v celici prepovedane knjige. V
glavnem so bili to avtorji, ki so bili povezani s {vicarsko reformacijo (Zwingli, Bullinger,
Calvin pa tudi Butzer in Giulio da Milano), ki verjetno ka‘ejo na izku{njo verske nepokor{~ine,
ki je dozorela izven Furlanije.56

 Protest iz leta 1558 ni bil zadnji uradni protest proti ravnanju videmskega Svetega ofi-
cija; julija 1569 je furlanski parlament proti mnenju patriarhovih oblasti enoglasno zahteval,
da lai~ni pravniki lahko sedijo na cerkvenem sodi{~u poleg bene{kega namestnika ali njego-
vega vikarja.57  Upori plemstva proti vtikanju klera v njihovo vedenje se seveda niso ustavili
samo pri teh uradnih dejanjih. Nekatera pri~anja dajo slutiti cel splet ovadu{tva in izsiljevanj,
katerih u~inek je te‘ko presoditi in ki gotovo niso mogla ostati brez posledic na tako ozkem
prostoru, kjer so se govorice {irile in kjer so se vsi poznali. 27. marca 1565, na primer, se je
moral Svet desetih ukvarjati s primerom Giuseppeja Belgrada, ki je, obsojen zaradi sodo-
mije, potegnil za seboj samega Maracca »in ga obto‘il istega greha ... z isto osebo«. Svet je
ob tej priliki ukazal za‘gati celoten fascikel procesa in o tako ‘aljivi obto‘bi za prelata se ni
ve~ govorilo.58

 Patriarhov vikar je moral ‘e prej opaziti, da so furlanski plemi~i mo~ni in ob~utljivi: po
letu 1558 je dobro pazil, da ni vodil obse‘nih preiskav o njih. Aprila 1572 prijava ‘upnika iz
Tarcenta in raznih drugih oseb, ki jo je podpisal bene{ki patricij Zaccaria Barbaro proti neka-
terim videmskim dru‘inam na visokih polo‘ajih, ki naj bi s svojimi dejanji vpeljale v mesto
pravcato »hugenotsko ‘ivljenje«, ni imela posledic. Obto‘be so bile zelo hude: »Nikoli ne
poslu{ajo niti ma{e niti slu‘be bo‘je, ne hodijo k spovedi in ne k obhajilu, jejo meso ob
petkih in ob dnevih, ko to sveta Cerkev prepoveduje; preklinjajo kot psi in ‘alijo Boga in
svetnike; iztikajo o~i bo‘jim podobam, na{e Gospe in svetnikov.« Za voditelje te skupine
(»glavni in najslab{i«) so bili imenovani Giacomo in Giorgio Frangipane z bratoma Corne-
lijem in Pompejem Belgradom.59  Istega meseca se je v Vidmu zgodilo hudo bogoskrunstvo:
onesna‘ena sta bila oltar in krstilnica v cerkvi del Carmine. Tudi v tem primeru so ostale
preiskave Svetega oficija brez rezultata.60

 V prvih dvajsetih letih obstoja je oglejsko inkvizicijsko sodi{~e izvedlo ve~ kot 70 proce-
sov, ve~inoma povezanih z versko neposlu{nostjo. Dejavnost Svetega oficija je bila veliko
bolj intenzivna v naslednjih letih, tako da je bilo za obdobje 1600-1615 izra~unano povpre~je
ve~ kot 16 procesov na leto (vendar manj kot {tirje v letih 1556-1576.61  Zdi se mi, da nam
statisti~ni podatki zelo malo pomagajo pri orientaciji; ustrezno sliko herezije na bene{kem
podro~ju patriarhata nam bo dana {ele, ko bo Andrea del Col v celoti objavil dokumente o

55 Cfr. A. BATTISTELLA, Il S. Officio e la riforma religiosa in Friuli, str. 50, 117–118, z besedilom dokumenta.
56 AAU, Sant’Uffizio, busta 1, processo n. 13; cfr. S. CAVAZZA, Inquisizione e libri proibiti, str. 47.
57 Cfr. A. BATTISTELLA, Il S. Officio e la rifoma religiosa in Friuli, str. 50–51, 119–121.
58 ASV, Consiglio dei Dieci, Parti Secrete, registro 8 (1564–1568), z datumom 27. marec 1565, cc. 31–32r; cfr.

G. COZZI, Repubblica di Venezia e stati italiani. Politica e giustizia dal secolo XVI al secolo XVIII, Torino, Einaudi,
1982, str. 161–162, ki pa ne imenuje Maracca.

59 Besedilo prijave v A. BATTISTELLA, Il S. Officio e la riforma religiosa in Friuli, str. 121–122.
60 Cfr. P. PASCHINI, Eresia e riforma cattolica, str. 82.



426 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

videmskih inkvizicijskih procesih. Vseeno imam vtis, da je v {estedesetih in sedemdesetih
letih reformacijsko gibanje izgubilo mo~ bolj zaradi postopne notranje oslabitve kot pa zara-
di delovanja cerkvenih organov. Po letu 1578 je imel {kof Paolo Bisanti, naslednik Maracca
na polo‘aju patriarhovega vikarja v Furlaniji, pred seboj predstavnike opore~nikov brez dru‘be-
ne podpore, ki bi jih {~itila, in so torej bili zelo ranljivi. Vendar moramo povedati, da se v tem
obdobju le neznaten del procesov ti~e pojavov, ki bi bili neposredno povezani s herezijo,
medtem ko so najbolj pogoste preproste kr{itve cerkvenih predpisov ali pa pobo‘nosti in
verovanja, ki se nana{ajo na na svet magije. V Furlaniji protestantska reformacija ni ve~
predstavljala resni~ne nevarnosti.

 8. Precej druga~e so {le stvari v cesarskem delu patriarhata: v {estdesetih in sedemdese-
tih letih se je na vseh teh ozemljih luteranstvo zelo razmahnilo in je pogosto postalo
prevladujo~e. @e jeseni leta 1563 je {kof Gian Francesco Commendone sporo~il v Rim, da je
na Bamber{kem, koder je potoval, na svoji poti na Poljsko, kjer je bil sede‘ njegovega nun-
ciature, katoli{tvo skoraj izginilo. V vsem koro{kem delu patriarhata so bile v rokah zaneslji-
vo pravoverne duhov{~ine samo ‘upnije, ki so bile pod grofi Ortenburgi.62  Na Kranjskem je
bila zelo podobna situacija, ~eprav se je ureditev arhidiakonov in ‘upnij {e dr‘ala na nogah in
so se v najpomembnej{ih centrih {e vedno izvajali katoli{ki obredi.63  Konec leta 1564 je
nadvojvoda Karl Habsbur{ki, ki je pred nekaj meseci nasledil o~eta Ferdinanda I. na oblasti
v Notranji Avstriji, ukazal, da se Primo‘a Trubarja iz‘ene iz Ljubljane, in s tem dal vedeti, da
ho~e zavreti organizacijo luteranske cerkve na Kranjskem. Vikar Maracco je ob tej priliki
pokazal, da si veliko obeta od knezovega dela;64  vendar se je moral hitro premisliti in vzeti
na znanje, da so cesarska podro~ja ‘e u{la iz nadzora oglejske kurije. 27. maja 1565 je popol-
noma odkrito izrazil svoje prepri~anje patriarhu Grimaniju:

»Ne samo na Koro{kem, v krajih omenjenega {kofa [Bamber{kega] na posvetnem delu,
ampak tudi v preostalem delu in na Štajerskem, na Dolnjem Štajerskem in Kranjskem imate
prevzvi{eni gospod na nek na~in bolj samo ime patriarh ne pa tudi dejanske mo~i; in to se je,
kot pravijo, zgodilo zato, ker so gospodje iz te de‘ele pokvarjeni, ker dajejo zato~i{~e
hereti~nim pridigarjem, ki kvarijo uboga in preprosta ljudstva in nam ne dovolijo, da bi jih
obiskovali, da bi jih prevzgajali, niti duhovnike ali posvetne, niti da bi sicer opravljali svoje
delo.«65

Situacija je bila v resnici veliko bolj zapletena, kot jo je Maracco opisal. Karl Habsbur{ki,
~eprav je bil osebno dober katoli~an (za razliko od svojega starej{ega brata, cesarja Maksimi-
ljana II.), ni rad videl, da se patriarh, ki naj bi bil zagovornik bene{kih interesov, vtika v
njegove posesti; poleg tega je bil {e vedno odprt spor zaradi avstrijske okupacije Ogleja, ki ga
je Grimani vedno zahteval nazaj kot svojo posvetno last. Leta 1565 je nadvojvodska oblast
za~ela vedno bolj vztrajno zahtevati ustanovitev {kofije v Gorici, kateri bi bila poverjena

61 Podatki so iz A. DEL COL, La storia religiosa del Friuli, I, str. 73; cfr. tudi M. SARRA, Distribuzione
statistica dei dati processuali dell’inquisizione in Friuli dal 1557 al 1786, v » Metodi e ricerche«, n.s. VII (1988)/I,
str. 5–31.Cfr. ora l’edizione dei primi processi in A. DEL COL, L’inquisizione nel patriarcato e diocesi di Aquileia,
1557– 1559.

62 Cfr. W. NEUMANN, Die Reformation in Villach, str. 421–422; L. DE BIASIO, L’eresia protestante in Friuli,
str. 75–75.

63 Cfr. A. DIMITZ, Geschichte Krains, III, str. 6–30.
64 Cfr. Nad{kofijska knji`nica v Vidmu, Ms. 139, Epistole di Jacopo Maracco, cc. 41v–42r, pismo patriarhu z

dne 16. februarja 1565.
65 Epistole di Jacopo Maracco, c. 49r.



427ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

duhovna skrb za cesarski del {kofije.66  Med ~akanjem, da bi bila ta zahteva sprejeta (potreb-
ni sta bili skoraj dve stoletji), je bila patriarhova jurisdikcija ~ez bene{ko mejo dejansko
motena: Sveti oficij tam ni imel pravice intervenirati; odloki Tridentinskega koncila so bili
zelo pozno uveljavljani; odnosi avstrijskih duhovnikov z videmsko kurijo so bili omejeni in
podvr‘eni strogi politi~ni kontroli; prepre~eni so bili cerkveni obiski, ki bi pomenili raz{irjanje
{kofovske oblasti, dovoljeni so bili samo tisti, ki so temeljili neposredno na pape‘evem ukazu.

 Maracco je hotel vso krivdo naprtiti luteranskim plemi~em in je zaupal v navezanost
ljudstva na katoli{tvo. Še leta 1569 je prisluhnil glasovom, ki so prihajali iz Beljaka: »Sli{im,
da je okrog Beljaka hrup in nemir med ni‘jimi, ki ho~ejo ‘iveti po katoli{ko proti vi{jim, ki
so heretiki.«67  Ni se zavedal, da je protestantska propaganda naletela na velik uspeh tudi
med duhovniki in preprostimi verniki, predvsem med tistimi, ki so govorili slovanske jezike,
zahvaljujo~ Trubarjevim tiskom v ljudskem jeziku, in ki so postali nujno potrebno orodje za
pridiganje in liturgijo. Iz tiskarne v Urachu je v letih med 1661 in 1564 pri{lo 31 luteranskih
del v slovenskem in hrva{kem prevodu v skupni nakladi ve~ kot 25.000 izvodov, ki so koristi-
li potrebam duhovnikov, ki so bili pogosto brez materiala za priprave.68  Te knjige so kro‘ile
po vzhodnem delu patriarhata; vikar Paolo Bisanti jih je med obiskom na tem ozemlju jeseni
1581 zaplenil in uni~il ve~ kot dva tiso~. Nadvojvodi je pisal, da je sre~al ‘upnike, ki niso
znali besede latinsko, ki pa so se nau~ili na pamet Luthrove in Trubarjeve tekste, da so jih
uporabili v svojih pridigah.69

 Na cesarskih teritorijih patriarhata se je ponavljala situacija vseh drugih avstrijskih pose-
sti, razen na Tirolskem (ki je ‘e postalo branik katolicizma). Pripadniki Confessio Augustane
so v mnogih krajih nastopili namesto rimske Cerkve: ne da bi pri tem uporabili silo ali odme-
vne akcije, celo zelo so se distancirali od najbolj radikalnih struj reformacije in tudi od nepo-
pustljivih luteranov Matthiasa Flaciusa Illyricusa.70  Isto~asno so politi~ne oblasti in spravlji-
va katoli{ka duhov{~ina vzele za svoje mnoge protestantske zahteve na liturgi~nem in stro-
kovnem podro~ju in tako dokazale, da malo upo{tevajo odlo~itve Tridentinskega koncila.
Leta 1564 je Ferdinand I. pri Piju IV. dosegel, da se je v cesarstvu obhajilo lahko delilo tudi
laikom sub utraque specie: ~eprav je Pij V. samo dve leti pozneje dovoljenje preklical, je
uporaba keliha ostala v veljavi v habsbur{kih dr‘avah vse do konca stoletja.71  Ferdinand in
njegov sin Maksimiljan II. sta od pape‘a Pija IV. zahtevala tudi, naj ukine obvezen celibat za
nem{ke duhovnike; Rim je bil glede tega neomajen: vseeno je bil v cesarstvu velik del
duhov{~ine po polovici XVI. stoletja poro~en, zlasti na de‘eli. Preiskava, ki jo je habsbur{ki
vladar odredil leta 1563, je dokazala, da se je veliko samostanov spremenilo v nekak{ne

66 Cfr. P. PASCHINI, Tentativi per un vescovado a Gorizia nel Cinquecento, v »Rivista di storia della chiesa in
Italia«, III (1949), str. 165–190; razli~ni dodatki v S. CAVAZZA, »Così buono et savio cavaliere«: Vito di Dornberg,
patrizio goriziano del Cinquecento, v »Annali di storia isontina«, III (1990), str. 7–36: 18–19.

67 Epistole di Jacopo Maracco, c. 236r.
68 Cfr. C. F. SCHNURRER, Slavische Bücherdruck in Würtemberg, str. 61–64.
69 Cfr. Le lettere di Paolo Bisanti, str. 245, datirano 25. oktober 1581: »In da v bodo~e ne bi bile ve~ v potuho in

iz ve~ drugih bolj{ih razlogov, da bi slu`ili za to rabo, sem uni~il toliko knjig Martina Luthra in Trubarja ter drugih
heretikov, kolikor mi jih je pri{lo v roke, tako da sem jih med svojim obiskom uni~il ve~ kot dva tiso~ in tako re{il
du{e reve`ev, ki so se dan in no~ vadili v branju omenjenih prevodov in interpretacij, ne da bi se bali ali spo{tovali
pape`evega izob~enja.«

70 O boju proti prista{em Flaciusa Illyricusa na Koro{kem cfr. I. KOLLER-NEUMANN, Die Gegenreformation
in Villach, str. 22–28.

71 Cfr. G. CONSTANT, Concession à l’Allemagne de la communion sous les deux espèces, Paris, E. de Boccard,
1923 (»Bibliothèque des écoles françaises d’Athènes et de Rome«, vol. 128), str. 522–686; P. PASCHINI, Eresia e
riforma cattolica, str. 43–46.



428 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

domove, kjer so bratje ‘iveli s svojimi ‘enami in sinovi.
Enake razmere brez ve~jih sprememb so bile tudi na teritoriju patriarhata. Na primer, v

bogatem samostanu avgu{tincev v Ebendorfu, na Koro{kem, je bilo sedem menihov, {tiri
konkubine, dve poro~eni ‘enski in devet otrok; v maj~kenem celjskem fran~i{kanskem sa-
mostanu (zelo revnem) so ‘iveli trije bratje, ena konkubina in en otrok; v Gorici sta bila
fran~i{kana samo dva z eno konkubino ({e leta 1581 je bil o~e gvardijan, brat Marziale da
Casalmaggiore, obto‘en, da je imel »ne~astne ‘enske v samostanu«).72  Kar se ti~e posvetne
duhov{~ine, je dovolj, ~e spomnimo, da je poleti leta 1570 osem ‘upnikov iz gori{ke grofije,
ki gotovo niso bili vpleteni v luteranstvo, apeliralo na nadvojvodo Karla, da ukine ukaz, da je
treba odgnati ‘enske, s katerimi ‘ivijo, kot jim je bil to ukazal apostolski vizitator Bartolo-
meo da Porcia.73  V taki situaciji so bile meje pravovernosti zelo negotove: videmska kurija
po svoji strani velik del XVI. stoletja ni hotela sprejeti, da so znotraj njene jurisdikcije nasta-
le prave pravcate luteranske skupine. Na koncu svojega obiska leta 1581 je vikar Paolo Bi-
santi napisal podrobno Descrittione delle pieve, piovani et cappellani ... della provincia del
Cragno, kjer se zdi, da bolj skriva resnost situacije, ~eprav je priznaval, da so nekatere manj{e
cerkve v pokrajini v rokah luteranov.74

Bartolomeo da Porcia je med svojim obiskom v gori{ki grofiji leta 1570 zbral veliko bolj
zaskrbljujo~a pri~anja. Duhovnik iz savinjskega arhidiakonata ali Dolnje Štajerske je bil v
svoji ovadbi zelo natan~en: »Na Štajerskem ... gre zelo slabo, ker so skoraj vsi heretiki in
duhovniki prile‘niki; ne poznam nobenega duhovnika, ki bi bil katoli~an.«75  Isti obiskovalec
je zagotovil, da so luterani zasidrani v Vipavi in v Braniku, skoraj pred vrati Gorice, in da v
samem glavnem mestu grofije veliko plemi~ev z vsemi ~lani dru‘ine in slu‘abniki podpira
nove doktrine.76  Porcia, resen u~enec Karla Boromejskega, je menil, da je treba ukrepati
strogo in brez odla{anja, »kajti niti s popustljivim postopkom niti z zavla~evanjem se ne
odpravi zadrtost in trma heretika«, in je predstavljal herezijo kot najhuj{e zlo, vir upora,
konec pobo‘nosti, naravnost »razveljavitev bo‘jega zakona, po sredi so kletvice, tatvine,
obrekovanje, umori«.77

Zaenkrat nih~e ni prisluhnil furlanskemu prelatu in njegovim protireformacijskim na~rtom:
vendar so verski dogodki v gori{ki grofiji zna~ilni za situacijo, ki je nastala na habsbur{kih
ozemljih v patriarhatu v drugi polovici stoletja. Številni plemi~i, ki so tam ‘iveli, so pristopili
k reformaciji, medtem ko so bivali v nem{kih de‘elah; novembra 1563 je sam Primo‘ Trubar
pridigal v glavnem mestu in na gradu Rubbia kot gost grofa della Torre in barona Annibala
d’Ecka, ki mu je krstil sina. Protesti vikarja Maracca, ki jih je podpirala pape{ka kurija, so
tokrat dosegli cilj; nadvojvoda Karl je osebno interveniral, ker se je bal, da bi spro‘il reakcijo
Benetk, ki so bile vedno pozorne na to, kar se je dogajalo na njihovih mejah, in je uspel

72 Cfr. I. KOLLER-NEUMANN, Eine Statistik zum österreichischen Klosterwesen von 1563, v Historische
Blickpunkte. Festschrift für Johann Rainer, Innsbruck, Inst. für Sprachwissenschaft, 1988 (»Innsbrucker Beiträge
zur Kulturwissenschaft«, XXV), str. 331–344; ovadba brata Marziala da Casalmaggiore v AAU, Sant’Uffizio, busta
73, »Denuntiationes S. Officii 1565–1665«, c. 13v.

73 S. Cfr CAVAZZA, Un’eresia di frontiera, str. 24; ni~ bolj laskavi podatki o cerkevenem celibatu v F. SALIM-
BENI, Un documento inedito sulle condizioni del clero friulano nel 1584, v »Studi goriziani« (1976/II), str. 97–122.

74 Cfr. J. HÖFLER, Trije popisi cerkva in kapel na Kranjskem in Slovenskem Štajerskem s konca 16. stoletja,
Ljubljana, Slovenska Akademija znanosti in umetnosti, 1982, str. 19–62.

75 Videmska Ob~inska knji`nica , Ms. 1039, Visitatio Apostolica facta per r.mum et ill.um Do. Comitem Bartho-
lomeum Purliliarum et Brugnariae, c. 473r.

76 Cfr. S. CAVAZZA, Un’eresia di frontiera, str. 21, 32–33.
77 Cfr. pisno pro{njo objavljeno v A. BATTISTELLA, Una missione del conte di Porcia anteriore alla sua

nunziatuta di Germania, Udine, Tipografia Artigiana, 1907, str. 27.



429ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

prepre~iti, da bi se v Gorici trajno opravljali luteranski obredi, ~eprav so opazili, da so se v
domovih nekaterih plemi~ev ob~asno pojavljali pridigarji iz Ljubljane. Protestantsko bogo-
slu‘je pa so opravljali v Vipavi, kraju, ki je bil v dvajsetih letih priklju~en Kranjski in je bil
fevd gori{kega barona Lorenza Lantierija. Verjetno je bila to iz furlanske ni‘ine najla‘e dose-
gljiva luteranska skupnost.78

 V grofiji je na{lo zato~i{~e veliko osebnosti, ki so bile povezane z italijansko versko
neposlu{nostjo, ne samo z bli‘njih bene{kih posesti, ampak tudi od dlje, npr. Kalabre‘ Fran-
cesco Croco in prebivalec Brescie Gian Maria Reboini (ali Reboia), ki je decembra 1572
umrl pri Lantieriju doma in je bil mogo~e anabaptist. Na njihov ra~un je pri{lo ve~ ovadb na
oglejski Sveti oficij, vendar le-ta ni mogel nikoli izvesti pravega procesa.79 ^lani Confessio
Augustane, ki so bili skoraj vsi Nemci ali Slovenci, verjetno niso imeli veliko stikov s skupi-
no italijanskih beguncev, od katerih jih je lo~eval tako jezik kot cerkveni nauki, ki so jih {irili.
Plemi~i pa so predstavljali sti~i{~e med aristokratskimi dru‘inami iz Furlanije in Kranjske
ter Koro{ke, saj so bili v sorodstvu z enimi kot drugimi. Bartolomeo da Porcia je upravi~eno
videl v teh vezeh element za {irjenje herezije, predvsem kadar so dotalne pogodbe predvide-
vale, da mora ‘ena izpovedovati vero, v kateri je bila vzgojena.80  Giorgio della Torre, na
primer, je imel ‘eno Nemko, Salomè von Münstenberg, ki je verjetno imela odlo~ilno vlogo
pri njegovi izbiri vere: ko je ‘ena leta 1568 umrla, je njej v spomin v Benetkah iz{la zbirka
latinskih pesmi, v kateri so sodelovali tudi razni furlanski literati, ki bi se jih dalo povezati z
versko neposlu{nostjo kot na primer Cornelio Frangipane, Marc’Antonio Pichissino in Tran-
quillo Liliano.81

 Še va‘nej{a se zdi institucionalna povezanost gori{ke grofije z drugimi de‘elami No-
tranje Avstrije v ~asu, ko je nadvojvoda bival v Gradcu, zlati pod oblastjo Karla Habsbur{kega
(1564-1590), ki je bila zaznamovana s tur{ko nevarnostjo in stalnimi finan~nimi te‘avami. V
sedemdesetih letih so se gori{ki de‘elni stanovi prilagodili, kolikor so le mogli, polo‘ajem,
ki so si jih pridobili plemi~i na Štajerskem, Koro{kem in Kranjskem, kar je nedvomno okre-
pilo luteranstvo.82  Odlo~ilno vlogo pri tem je imel Annibale d’Eck, ki je pripadal eni izmed
prvih kranjskih dru‘in, ki so stopile v reformacijo, in je bil v grofiji gospodar Mossa in
Kanala ter dedi~ Ungerspachovih. V vlogi gori{kega predstavnika se je pridru‘il {tajerskim,
koro{kim in kranjskim poslancem, ki so februarja 1578 od nadvojvode Karla v miru v Brück
na Muri dosegli prosto {irjenje Confessio Augustane za plemi~e in mesta Notranje Avstrije.83

Ta koncesija je bila gotovo najve~ji uspeh za luterane v pokrajini: vendar se je je pape{ka
kurija tako ustra{ila, da je od tistega trenutka dalje uporabila vsako sredstvo, da bi v teh
de‘elah na novo vzpostavila katolicizem. @e maja 1578 je Gregor XIII. odlo~il, da po{lje
stalnega nuncija v Gradec, da bo imel neposreden nadzor nad situacijo. Naslednje leto je
nadvojvoda, ki so mu grozili z izob~enjem, za~el spreminjati mnenje in se je z bratom Ferdi-

78 Cfr. S. CAVAZZA, Primo` Trubar e le origini del luteranesimo nella Contea di Gorizia (1563–1565), v
»Studi goriziani«, LXI (1984/II), str. 7–25 ; IDEM, Un‘eresia di frontiera, str. 15–33 (»La Riforma nella contea di
Gorizia«).

79 Reboini je bil pravzaprav ovaden po smrti. AAU, Sant’Uffizio, busta 3, processo n. 55; kratka omemba v A.
BATTISTELLA, Il S. Officio e la riforma religiosa in Friuli, str. 84.

80 Cfr. omenjeno pisno pro{njo v A. BATTISTELLA, Una missione del conte di Porcia, str. 30.
81 Oratio in funere ill. et ecc. Principis et dominae Salomes, ducis Munsterbergi et Olsenii in Silesia, comitis et

liberae baronissae a Turri et S. Cruce, Venezia, Valgrisi, 1567, o tem cfr. G. VALENTINELLI, Bibliografia del
Friuli, str. 351–352 (n. 2604) z omembo velikega {tevila sodelavcev v pesni{kem delu.

82 Cfr. D. PORCEDDA, Nobiltà e stati provinciali goriziani nell’età della Controriforma, v Katholische Reform
und Gegenreformation in Innerösterreich, str. 441–448.

83 Cfr. S. CAVAZZA, Un’eresia di frontiera, str. 22, z bibliografijo.



430 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

nandom Tirolskim in svakom vojvodo bavarskim dogovoril za pravcati dolgoro~ni na~rt pro-
tireformacije (konferenca v Münchenu, oktobra 1579).84

 V treh najve~jih de‘elah Notranje Avstrije naj bi se ponovna vzpostavitev katolicizma
dejansko za~ela (razen nekaj izjem) {ele v zadnjih letih stoletja pod Karlovim sinom, bodo~im
cesarjem Ferdinandom II., in naj bi se kon~ala {ele med prvim obdobjem tridesetletne vojne.
V Gorici pa se je za~ela ‘e v prvih mesecih leta 1579 z izgonom nekaterih najbolj kompromi-
tiranih luteranskih predstavnikov. Drugi odlo~ilni korak je bil v tesni povezavi z nunciaturo v
Gradcu, marca 1582: apostolski obisk ljubljanskega {kofa Janeza Tav~arja, ki je bil pred tem
arhidiakon v Gorici. Tav~arja je spremljalo oboro‘eno spremstvo, ki mu je poveljeval Gior-
gio della Torre kot glavni vodja grofije, ki se je pred nekaj leti nenadoma vrnil h katoli{ki
veri.85  To je bila predhodnica tega, kar se je zgodilo pozneje na Koro{kem in Kranjskem z
»reformacijskimi komisijami«, ki jih je uvedel nadvojvoda Ferdinand in ki so dejansko izve-
dle tudi voja{ke akcije proti luteranskim skupnostim, ki so bile pripravljene manj popu{~ati.
Samo spreobrnjenje Giorgia della Torra je predhodnica enakega vedenja avstrijskega plem-
stva proti koncu stoletja: predvsem je bil odmeven prehod Dietrichsteina v pravo rimsko
vero, ki je izkoristil hitro izginotje luteranstva v posvetnih posestih bamber{kega {kofa.86

Medtem je nunciatura v Gradcu postala center za ponovno vzpostavljanje katolicizma tudi v
cesarskem delu patriarhata, saj je dobila prerogative, ki so bile lastne oglejskemu Svetemu
oficiju: ‘e leta 1581 so nekateri gori{ki plemi~i precej neopazno preklicali krivo vero pred
nuncijem Malaspino.87

9. V oglejskem patriarhatu je reformacija poudarila ‘e stoletne razlike, ki so vladale med
dvema stranema te zelo velike cerkvene jurisdikcije, in jih je skoraj dokon~no lo~ila. Širjenje
protestantskih naukov je povzro~ilo, da je pri{lo do velikih sprememb v mi{ljenju in dru‘be-
nih odnosih, ki so zrahljali vezi, ki so v XVI. stoletju {e obstajale in dale motivacijo za lo~itev
nad{kofije, kar je bilo uradno sankcionirano na polovici XVIII. stoletja. Vendar so bile spre-
membe razli~ne glede na nivo prebivalcev, pri katerih so se dogajale. Velika ve~ina plemstva,
na primer, je manj prispevala k obnovi tradicionalnih struktur, ~eprav v njihovih vrstah najdemo
najbolj vplivne prista{e reformacije. Tako v Furlaniji kot v cesarskem delu so velike dru‘ine
pokazale, da je zanje zanimivo, da katoli{ke institucije pre‘ivijo, saj so zagotavljale njihovim
~lanom ureditev primerno njihovemu rangu: tako kanonikati v stolnicah in predvsem bogati
‘enski samostani.

 Videli smo, da so videmske klarise, ki so zbe‘ale iz samostana, pripeljali nazaj sorodniki,
ki niso bili vedno neopore~ni, kar se ti~e pravovernosti, vendar so bili toliko bolj zaskrbljeni
zaradi ~asti njihovih sorodnic (in zaradi dote, ki so jo odnesle s seboj). V samostanu istega reda
v Mekinjah severovzhodno od Ljubljane je Francesco Barbaro leta 1592 na{el pravo akademijo
luteranskih {tudijev, ki jo je ustanovila prednica Suzana iz Gornjega gradu, izobra‘ena in
evangeli~anski veri vdana aristokratka. @enska je bila izob~ena in odstranjena s polo‘aja; proti
njeni odstavitvi so se uprli ljubljanski de‘elni stanovi, v katerih je bila ve~ina protestantov, ki

84 Cfr. A. KOHLER, Bayern als Vorbild für die innerösterreichische Gegenreformation, v Katolische Reform
und Gegenreformation in Innerösterreich, str. 387–404.

85 Cfr. S. CAVAZZA, La Controriforma nella contea di Gorizia, v Katolische Reform und Gegenreformation in
Innerösterreich, str. 143–154.

86 Cfr. I. KOLLER-NEUMANN, Die Gegenreformation in Villach, str. 51–77.
87 Cfr. S. CAVAZZA, La Controriforma nella contea di Gorizia, str. 149 z opombami in viri.



431ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

niso hoteli izgubiti nadzora nad to institucijo.88  O~itno za luteransko plemstvo na Kranjskem
‘ensko meni{tvo ni bilo v nasprotju z idejami reformacije.

 Stalnost katoli{kih struktur je za cesarski del patriarhata, tako kot tudi za vse avstrijske
posesti, pomenila {ibek element za luteranstvo, tudi ko je postalo ve~insko. Po drugi strani pa
je stikanje (podobnost) obredov in krajev bogoslu‘ja ve~ini naredilo manj travmati~ni povra-
tek k rimski poslu{nosti tudi zato, ker skoraj nikoli ni bilo ve~ treba skozi javen preklic, kot
se je to dogajalo v de‘elah, v katerih je bila ustoli~ena inkvizicija. V Notranji Avstriji zvesto-
ba plemstva do vladarja ni bila kompromitirana zaradi konfesionalnih razlik, kot se je to
zgodilo v Zgornji in Spodnji Avstriji pod Rudolfom II. in je bila ponovna vzpostavitev kato-
licizma z ve~ vidikov bolj politi~no kot versko dejanje. Neupogljivi so bili na Kranjskem in
na Koro{kem, ~eprav v trdni manj{ini, in so raj{i izbrali pot v izgnanstvo, kot pa da bi se
upirali v de‘eli: pri njih je neredko pri{lo do krize pri ~lanstvu v Confessio Augustani, ki ni
predvidevala upora proti posvetni oblasti. Konec stoletja je Annibale d’Eck tako kot drugi
predstavniki nepopustljivega plemstva v habsbur{kih dr‘avah prav gotovo postal kalvinist.89

Eck je umrl v Pragi leta 1601; v prvih desetletjih XVII. stoletja so skoraj vsi njegovi sorod-
niki emigrirali na sever Nem~ije in zapustili svoje posesti na Kranjskem ter v gori{ki gro-
fiji.90

 Kar se ti~e ljudstva, je reformacija v cesarskem delu patriarhata spro‘ila globlje in trajnej{e
spremembe. Tema je zahtevna in bi zaslu‘ila bolj poglobljeno obravnavo: toda najmanj petde-
set let pronicanja luteranskih del v prevodih je potrdilo sloven{~ino kot pisni jezik in niti proti-
reformacija ni mogla ustaviti procesa, ki je postal nepovraten.91  V Furlaniji se ni zgodilo ni~
takega: zahtevali so uporabo Svetega pisma v ljudskem jeziku, ampak to je bila vedno ljudska
italijan{~ina, in nih~e (vsaj kolikor je znano) v XVI. stoletju ni nikoli pomislil, da bi prevajal
sveta besedila v jezik, ki so ga govorili na de‘eli ali v gorskih predelih. Razlika ni tako majhna:
plemstvo na Kranjskem je bilo {e naprej nem{ko, Trubar pa je v tem jeziku pisal uvode in
posvetila k slovenskim njim namenjenim knjigam; vendar so se prebivalci na de‘eli in tudi
ve~inoma v mestih navadili na svoj jezik, ki je bil podprt tudi z nekaterimi osnovnimi slovni~nimi
orodji, ki so bila dolgo samo delo protestantskih krogov. Oglejska kurija pod Francescom Bar-
barom je za~ela previdno skrbeti za ve~jezi~nost {kofije: vendar je raba sloven{~ine in nem{~ine
(ki jo je veliko manj kot furlan{~ine) ostala skrb posameznih kuratov in pridigarjev, ne da bi se
centralna oblast sistemati~no zavzemala zanje.92

88 Cfr. AAU, A parte imperii, busta »Carniola superiore. Clarisse a Minkendorf e Locopoli«; regest procesa v
Akten und Korrespondenzen zur Geschichte der Gegenreformation in Innerösterreich unter Ferdinand II., II, str.
939. Cfr. M. CATTO, Indagini processuali ed eresia nei monasteri femminili di Mekinje e di Udine nel Patriarcato
di Aquileia del XVI secolo, v » Metodi e ricerche«, n.s. XVII/2 (1998), str. 79–110.

89 Zelo nazorno je pismo gra{kemu nunciju servita Francesca Bennija, datirano Gradisca, 16. decembra 1592, v
Archivio segreto Vaticano, Fondo Borghese, Serie III, busta 68 B, c. 31.

90 Cfr. W. W. SCHNABEL, Österreichische Exulanten in oberdeutschen Reichsstädten, München, Beck, 1992,
ad Indicem, s.v. Eck und Hungersbach.

91 Kot izhodi{~e prim. nove zelo druga~e zasnovane prispevke M. SMOLIKA, Liturgija v ~asu katoli{ke preno-
ve, v Katholische Reform und Gegenreformation in Innerösterreich, str. 113–122; T. DOMEJ, Sprachsoziologische
Betrachtungen zum Slowenischen an der Wende von evangelischen Reformation zur Katolischen Reform, ivi, str.
537–550; B. POGORELEC, Cerkveno `ivljenje in sloven{~ina v javnosti v sedemnajstem stoletju, ivi, str. 551–562.

92 Cfr. G.TREBBI, Il patriarca Francesco Barbaro e la Patria del Friuli, v Il Patriarcato di Aquileia tra Riforma
e Controriforma, a cura di A. De Cillia e G.Fornasir, Udine, Accademia Udinese di Scienze, Lettere e Arti – Depu-
tazione di Storia Patria per il Friuli, 1996, str. 61–94; IDEM, Il concilio provinciale aquileiese del 1596 e la liturgia
slava nell’Istria, v » Acta Histriae «, VIII (1999), str. 191–200.



432 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

V drugi polovici XVI. stoletja je samo v severovzhodnih predelih patriarhata reformacija
globoko prevzela ‘ivljenje celih skupnosti. Zna~ilen primer so prebivalci Vipave, kjer je samo
majhna skupina leta 1584 ubogala nadvojvodov ukaz, naj se vrnejo h katolicizmu, ve~ji del
pa se je izselil v Ljubljano potem, ko so spro‘ili dolg juridi~ni boj proti odloku o izgonu.93  V
Furlaniji ni bilo nikoli takih reakcij, razen anabaptisti~nih skupin v {kofiji Concordia; izbira
za versko opore~nost je v glavnem osebna ali pa najve~ dru‘inska, ~eprav zajema ve~ oseb, ki
‘ivijo v istem kraju in se obiskujejo med seboj. Edina razlika je preiskava, ki je v letih 1578
in 1583 zajela veliko prebivalcev Timauja, v visoki Karniji, ki so bili obto‘eni pred Svetim
oficijem, da so jedli meso, jajca in mle~ne izdelke ob prepovedanih dnevih, in ne samo to:
»@ivijo kot ‘ivali,« je rekel eden od njihovih to‘ilcev, ki pa je bil iz Tolme~a kajti v vseh
letnih ~asih jedo meso, nimajo niti duhovnika, niti cerkve in mislim, da se nikoli ne spovejo
in tudi obhajani niso nikoli.«94

 Za videmsko kurijo je bil to gotovo zelo sumljiv kraj, saj je bil na meji z luteransko
Koro{ko ob cesti, ki je vodila ~ez prelaz Monte Croce v Ziljsko dolino; prebivalci so govorili
nem{ko in so bili navezani na svoje obi~aje (»slovijo po tem, da ‘ivijo bolj po nem{kih
obi~ajih kot po italijanskih«). V resnici Timau ni nikoli postal luteranski, ~eprav je imel
kak{en koro{ki priseljenec, kot gostujo~i rudar Millian, v sebi heterodoksne nauke, ki se jih
je bil nau~il v mladosti. Skupnost je bila videti enotna pri odklanjanju cerkevnih predpisov,
ki so bili popolnoma nekompatibilni z lokalno resni~nostjo, v kateri je ‘ivela: v gorah si ni
bilo lahko nabaviti rib in olj~nega olja, pa ~eprav je bil postni ~as. Za Sveti oficij je bilo
zau‘ivanje prepovedanih jedi zlo~in, ki je dal sumiti na herezijo in je torej spadal v njegovo
jurisdikcijo: v XVI. in XVII. stoletju je bilo v Carniji in drugih gorskih predelih veliko pro-
cesov s to obto‘bo. Vikar Paolo Bisanti je opazil, da v teh primerih prestopek ni v nikakr{nem
neposrednem odnosu s herezijo, in je patriarha Grimanija prosil, naj oprosti »tem ljudem iz
Cadora, Carnije, Tolme~a in bli‘njih okoli{kih krajev... ker je bolje, da jim je opro{~eno, kot
pa da si oprostijo sami in s tem naredijo smrtni greh, kajti nemogo~e je, da bi ti ljudje, ki
nimajo niti olja niti rib ali drugega udobja in ki delajo cele dneve, lahko spo{tovali svoje
obveznosti«.95

 10. Razlika, ki je vladala med obema deloma patriarhata, je opazna tudi v razsodbah
oglejskega Svetega oficija. Povedal sem, da ni nikoli deloval ~ez meje bene{ke posesti: toda
precej ovadb je pri{lo v Videm tudi z druge strani meje in razni procesi so obravnavali ljudi,
ki so izvirali s cesarskih teritorijev ali pa so tam dolgo ‘iveli. Doslej {e nih~e ni tega odkril:
toda vse obsodbe na smrt po obsodbi furlanske inkvizicije se nana{ajo prav na to majhno
{tevilo obto‘encev. Podatek je sam po sebi pomenljiv: videmski Sveti oficij je smrtno kazen
uporabil samo petkrat ali {estkrat: in to ne zato, ker je bil »precej bolj ~love{ki in usmiljen kot
v drugih mestih bene{ke oblasti«, kot bi ‘elel Battistella,96  ampak ker so tisti, ki se niso
pokesali ali pa bili povratniki, la‘je zbe‘ali in se zatekli na ozemlje cesarstva. Sicer pa je
zgodovina inkvizicije v Furlaniji v drugi polovici XVI. stoletja predvsem zgodovina prekli-
cev krive vere, kar lahko tudi pri~akujemo v pokrajini, kjer zahteve za prenovo vere niso
mogle naleteti na pozitivne rezultate in jim je bilo usojeno, da se omejijo na posamezne
skupine odpadnikov.

93 Cfr. S. CAVAZZA, La controriforma nella contea di Gorizia, str. 148, 150, 152.
94 AAU, Sant’Uffizio, busta 4, processo n. 76; cfr. G. Ferigo, Morbida facta pecus, str. 48–53.
95 Le lettere di Paolo Bisanti, str. 303 (10 aprile 1582); Bisanti je o tem pisal patriarhu skoraj z istimi besedami

`e 2. januarja 1581 (str. 180).
96 Cfr. A. BATTISTELLA, Il S.Officio e la riforma religiosa in Friuli, str. 65.



433ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

 Za tiste, ki so imeli zveze onkraj meje, je bila obravnava druga~na: oni so se zavedali, da
pripadajo verski skupnosti, ki je uradno ustanovljena in deluje uspe{no v bli‘njih krajih. V
teh primerih preklic ne bi bil le greh nasproti svetemu Duhu, najhuj{i od vseh, ker bi zavra~al
razkrito resnico, ampak bi bil tudi dru‘beno ‘aljivo dejanje do verskih tovari{ev. Mislim, da
so take vrste ~ustva gnala vztrajnost Ambrogija Castenarija (mogo~e Kastnerja), »zlatarja
nem{ke narodnosti«, v resnici pa Slovenca iz Kranjske, ki mu je bilo sojeno med pomladjo in
poletjem leta 1568 in ki je bil obsojen na smrt ter usmr~en 2. novembra.97  Pet let prej se je
preselil v Videm in se tam o‘enil: ohranil pa je svoje versko prepri~anje in luteranske knjige
(vse v nem{~ini); vsake toliko je hodil v Vipavo na sre~anja z duhovnikom enakega verskega
prepri~anja in zato, da je bil obhajan pod obema podobama. Med zasli{anjem je odlo~no in
~isto preprosto branil svoje ideje:

»Interrogatus, kak{ne vere je, respondit: Vera moja je vera v Kristusa in v Kristusu ho~em
umreti. Interrogatus, kako ste pri{li do te vere in ali je taka, kot jo u~i rimska cerkev, dixit:
Verjamem, tako kot veruje sveta katoli{ka cerkev. Interrogatus, kaj pa pomeni katoli{ka ce-
rkev, dixit: To pomeni apostolska cerkev in tudi zdaj sem v tej cerkvi in ona je bila vedno
preganjana, tako kot sem jaz zaradi bo‘je besede.«98

 Enako so se vedli pred Svetim oficijem Italijani, ki so dolgo ‘iveli v protestantskih skup-
nostih na drugi strani Alp, tako Daniele Dionisi iz Vinaia v Karniji, ki je bil obsojen in se‘gan
na grmadi v Vidmu 17. decembra 1588, potem ko je petindvajset let ‘ivel na Koro{kem in
Štajerskem. Njegov primer je ~isto nenavaden, ker je bil aretiran v Gradcu, kot haereticorum
omnium obstnatissimus, na ukaz nadvojvode Karla, ki je hotel dati lekcijo drugim Italijanom,
ki so bivali v mestu (»ut ... unius perfidi hominis exemplo ceteri Itali hic commorantes cau-
tiores fiant«). Iz obsodbe je videti, da je bil Dionisi pravoveren luteran, in zato ni lahko
razumeti, zakaj je bil stari nadvojvoda, ki je ‘e desetletja moral obra~unavati s pripadniki
Confessio Augustane, tako zagrizen proti njemu. Verjetno je bila to samo ‘elja ugajati gra{ki
nunciaturi: dejansko so vpra{anje re{evali v tesnem sodelovanju z rimsko kongregacijo Sve-
tega oficija, ki jo je vodil togi Giulio Antonio Santori, kardinal Sante Severine, ki je predpisal
najve~jo strogost.99

 Tokrat se nadvojvodski dvor ni ustavil niti pri proceduralnih problemih: ~eprav je bilo
videmsko sodi{~e obroben organ rimske kongregacije, je imel vedno tako poravnavo, kot jo
je zahtevala vlada Serenissime (Bene{ke republike) z obveznim sodelovanjem na sejah
bene{kega namestnika ali njegovega predstavnika. To je bila mote~a prisotnost, kadar se je
sodilo avstrijskemu dr‘avljanu, zlasti za prekr{ke, ki so bili storjeni onkraj meje: videmski
namestnik bi prav gotovo raj{i videl, ~e bi bila smrtna kazen izvr{ena v Gorici ali Gradi{ki. V
preteklosti je za podobne primere neposredno interveniral sam rimski Sveti oficij, ki je zahteval
obto‘enca, tako kot se je zgodilo leta 1572 z Alessandrom Jechilom, ki so ga nato poslali na
grmado v Rim. Koncem osemdesetih let, po imenovanju Francesca Barbara za koadjutorja,
je bil videti nadvojvoda Karl veliko bolj spravljiv do patriarhovih oblasti: morda zato, da ne

97 AAU, Sant’Uffizio, busta 3, processo n. 44; L. DE BIASIO, L’eresia protestante in Friuli, str. 113–114, 146–
149; S. SEIDEL MENCHI, »Certo Martino è stato terribil homo«, str. 129–133; R. IACOVISSI, Il caso di Ambro-
gio Castenario. Il Friuli del secolo XVI e la Riforma, Udine, A.S. Macor editori, 1992, kar ni najbolj{e delo.

98 Proces je v celoti objavljen v 1000 processi dell’Inquisizione in Friuli (1551–1647), uredila L. De Biasio in
M.R. Facile, Villa Manin di Passariano-Udine, 1976 (»Quaderni del Centro di catalogazione dei beni culturali«, IV),
str. 105–130: str. 112.

99 AAU, Sant’Uffizio, busta 58, »Sententiarum libri I, II, II«, fasc. 3, cc. 23r–24v; L DE BIASIO, L’eresia
protestante in Friuli, str. 91–93 in zlasti G. FERIGO, Morbida facta pecus, str. 29–31. O proceduralnih problemih
pri tem in podobnih primerih cfr. G. Trebbi, Francesco Barbaro, patrizio veneto e patriarca d’Aquileia, Udine,
Casamassima, 1994, str. 75–77.



434 S. CAVAZZA: REFORMACIJA V OGLEJSKEM PATRIARHATU: HETERODOKSNE SKUPINE ...

100 O Kupljenikovem `ivljenju cfr. A. DIMITZ, Geschichte Krain, III, str. 21–22, 135–139, 150; J. LOGAR v
Slovenski Biografski Leksikon I, Ljubljana, 1925–1932, str. 590–591; drugi podatki o njem so dosegljivi v videmskem
procesu proti njemu, AAU, Sant’Uffizio, busta 9, processo n. 164. A. BUDAL, Kri`ev pot Petra Kupljenika. zgodo-
vinska povest, (zadnja izdaja: Ljubljana, Mihela~, 1994) je zgodovinski roman, ki temelji na védenju o Kupljeniku
do leta 1924.

101 Cfr. pismo patriarhu z dne 1. junija 1581: »Bil sem na viziti v Clamburgu [Kranju] ... rekviriral sem juri-
sdikcijo, ki so jo `e dvajset let zasedali predhodniki ljubljanskega {kofa; Le lettere di Paolo Bisanti, str. 210. O~itno
so negotove meje med obema {kofijama {e takrat povzro~ale te`ave.

102 AAU, Sant’Uffizio,, busta 59, »Epistolae Sacre Congregationis S. Offici ab anno 1588 inclusive usque ad
1613 inclusive«, datirano 10. junij 1489.

bi dokon~no pokvaril poslednjega poskusa, da bi vzpostavil {kofijo v Gorici, kar je bilo v teh
letih zaupano kardinalu Madruzzu. Sicer pa se je v nekaterih delih njegove vladavine katoli{ka
protireformacija ‘e za~ela, predvsem tam, kjer so bili plemi~i manj mo~ni, ali pa tam, kjer so
fevdni gospodje pomagali delu vojvode.

 Zadnji, ki ga je Sveti oficij v Vidmu obsodil in je bil usmr~en v Rimu, je bil Peter Ku-
pljenik, usmr~en leta 1595. Njegov primer je zelo pou~en zaradi spleta okoli{~in in interesov,
ki zaznamujejo cesarska ozemlja patriarhata ob koncu stoletja. Bil je duhovnik, rojen okoli
leta 1533 v ‘upniji Radovljica na Gorenjskem, in je pristopil k reformaciji v {estdesetih letih,
ko je bil {e vikar v cerkvi sv. Martina na Bledu. Podro~je ni bilo najbolj primerno za sprejemanje
luteranstva: na Gorenjskem od Škofje Loke do Bleda so bili sede‘i starih fevdnih posesti
freisin{kih in brixen{kih knezo{kofov. Kupljenik je imel od ljubljanskih de‘elnih stanov izrecno
naro~ilo, da pridiga po vsem tem teritoriju, sede‘ pa je imel v Lescah in Kropi, blizu rojstne-
ga kraja. Njegovo delovanje je spro‘ilo veliko protestov in ‘e leta 1580 je nadvojvoda Karl
zahteval, da ga aretirajo; ujele so ga {ele ~ete freisin{kega {kofa junija 1587 v okolici Škofje
Loke. Ujetnika so »zelo zastra‘enega z oboro‘enimi arkibuziri« prepeljali v Tolmin in nato v
Gorico ter kon~no v videmske je~e Svetega oficija kljub temu, da so kranjski de‘elni stanovi
uradno zahtevali izpustitev svojega podanika.100

 Za furlansko inkvizicijo je bil to te‘ek problem: Kupljenik je vedno deloval v ljubljanski
{kofiji, ~eprav je bil ujet na ozemlju patriarhata. Vikar Brisanti je vseeno zahteval, da se oglejski
jurisdikciji celo podredi Gorenjsko, in je protestiral, ker si jo je ljubljanski {kof dvajset let
uzurpiral;101  tako je bil obto‘enec uradno ~lan {kofije, ki ji ni nikoli pripadal. Na prvem zasli{anju,
7. julija, je pri{lo na dan tudi vpra{anje jezika: Kupljenik je sodnikom izjavil, da jih ne razume.
»Se recte nescire linguam latinam, et eo minus italicam, et propterea non posse respondere
eorum interrogationibus nisi medietate aliquo interprete, qui valeat idioma germanicum vel
schlabonicum satis recto.« Za to nalogo so zadol‘ili videmskega trgovca, ki se je zdel primeren
in zaupanja vreden. Sprva se je obto‘enec poskusil sklicevati na svoj uradni polo‘aj pridigarja,
ki ga je redno pla~evala de‘ela cesarstva; toda prvega avgusta je klonil, priznal svoje odpadni{tvo
in pristal na javni preklic krive vere. Vseeno je bil na veliko zgra‘anje ljubljanskih de‘elnih
stanov, ki so bili natan~no obve{~eni (mogo~e prav od trgovca, ki je slu‘il kot prevajalec) o
vsem poteku procesa, obsojen na dosmrtno je~o.

 Postopki za osvoboditev Kupljenika so se nadaljevali tudi po njegovi obsodbi; kardinal
Santori je zahteval, da ga premestijo v Benetke ali v drug kraj dale~ od meje, ker se mu
videmske je~e patriarhata niso zdele dovolj varne.102  Zaporniku je resni~no uspelo pobegniti
poleti leta 1589, verjetno s pomo~jo kranjskih agentov; vrnil se je v Ljubljano, kjer so ga
de‘ele spet vzele v svojo slu‘bo. 9. februarja 1590 je prosil za dopust, da bi {el iz mesta: od
tistega trenutka na Kranjskem ni bilo ve~ novic o njem. O dramati~nih dogodkih, ki so sledi-
li, se je najstro‘je mol~alo, tako da se jih le te‘ko prepozna. Kupljenika so zopet ujeli in
prepeljali v Gradi{~e ob So~i; 24. marca ga je barka bene{ke inkvizicije z oboro‘enim sprem-



435ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3–4 (124)

stvom prepeljala iz Devina v Benetke in ga kon~no preko Ancone, maja 1590, izro~ila ri-
mskemu Svetemu oficiju, kjer je bil registriran kot »Petrus filius quondam Petri de Kuplenik
de Cragna, Aquilegiacae diocesis curatus parochialis ecclesiae S. Martini loci seu pagi Teel-
tz [Veldes-Bled]«.103

 Slovenski duhovnik je ostal v rimski inkvizicijski je~i pet let, v pritli~ju pala~e, ki so jo bili
malo prej zgradili poleg Svetega Petra, v prostorih, ki naj bi bili svetli in udobni: prav gotovo so
ravnali z njim uvidevno, ~e je kongregacija Svetega oficija 22. decembra 1593 odredila, da se
mu da pallio seu capotto. Njegovi sojetniki, ki jih je bilo v~asih tudi petdeset, so bili skoraj vsi
Italijani: v prvih mesecih leta 1594 je bil v Rim prepeljan tudi Furlan Giovambattista Clario, ki
je bil aretiran v Padovi kot sve‘e diplomirani zdravnik, ker je razpravljal o veri z judom; tudi
njegovemu stricu duhovniku, tudi Giovambattistu, je sodila videmska inkvizicija leta 1568,
toda on se je raj{i umaknil na varno v Gorico.104  V tistih letih so bila med zaporniki tudi veliko
bolj znana imena: Aurelio Vergerio, ne~ak Petra Pavla; filozof Tommaso Campanella, ki je bil
aretiran v Padovi skupaj s Clarijem in zaradi istih obto‘b; florentinski pregnanec Francesco
Pucci, ki je bil ujet pozimi leta 1592 v Salzburgu, potem ko je preromal celo Evropo. Najslavnej{i
je bil prav gotovo {e en filozof, Giordano Bruno, dominikanec tako kot Campanella, izro~en iz
Benetk v Rim februarja 1593.

Aurelio Vergerio, Clario in Campanella so jo odnesli z javnim preklicem; Giordano Bruno
je bil, kot je znano, po dolgem procesu 17. februarja 1600 se‘gan na Campo di Fiore. Francesco
Pucci in Peter Kupljenik sta ponovno zapadla v krivo vero in se je zdelo, da je njuna usoda
zape~atena tudi potem, ko sta se pobotala s cerkvijo. Rimski Sveti oficij je {e konec leta 1592
zahteval v Videm Sloven~ev sve‘enj aktov »z avtenti~no kopijo njegove obsodbe in preklica«;
nato se je na vse na~ine trudil, da bi obsojenca vrnil h katolicizmu tudi s pomo~jo nem{kega
jezuita. Pucci je pokazal, da se je pokesal, ko je bil ‘e dolo~en datum za se‘ig, in je tako
dosegel, da je bil obglavljen v zaporu 5. julija 1597 (truplo so nato javno se‘gali).105  Kupljenik,
brez upa, da bi bil osvobojen, je tokrat ostal trden v svoji veri in ni preklical svojih stali{~. Na
njegov konec spominja kratka opomba v registrih Compagnie di San Giovanni Decollato, ki je
spremljala obsojene na mori{~e, pod datumom 1595 (drug vir navaja dan: 20. maj), ko je Kle-
men VIII. nadaljeval z nizom usmrtitev: »Chuplenich Pietro de Carniola, ‘iv se‘gan privezan
na kol na Campu di Fiore, ker je bil nepopravljiv heretik.«106

Iz italijan{~ine prevedla Jo‘ica Pirc

103 Cfr. P. PASCHINI, Eresia e riforma carniolica, str. 53, kjer Slovenca zamenjajo z Giovamabttistom Clariom;
podatki o zaprtju v je~ah romskega Svetega oficija v L. FIRPO, Il processo di Giordano Bruno, Roma, Salerno
Editrice, 1993, str. 218, 222.

104 AAU, Sant’Uffizio, busta 3, processo n. 46; cfr. L. DE BIASIO, L’eresia protestante in Friuli, str. 99–101,
142–146; S. CAVAZZA, Inquisizione e libri proibiti, str. 42. O mlaj{em Clariu, ~igar o~e je postal zdravnik na
nadvojvodskem dvoru v Gradcu, cfr. L. FIRPO v Dizionario biografico degli Italiani, XXVI, Roma, Istituto per
l’Enciclopedia Italiana, 1982, str. 138–141.

105 Cfr. L. FIRPO, Processo e morte di Francesco Pucci, v »Rivista di filosofia«, XI (1949), str. 371–405, zdaj
v ponatisu v Scritti sulla Riforma in Italia, Napoli, 1996, str. 17–51.

106 D. ORANO, Liberi pensatori bruciati in Roma dal XVI al XVIII secolo, Livorno, U. Bastogi, 1971 (ediz.
originaria Roma, 1904), str. 118. Natan~ni dan usmrtitve izvira iz Avvisi di Roma dell’anno 1595, Bibl. Apostolica
Vaticana, Barb. Latino 1093, c. 339v; pod datumom sobota 20. maj: »V torek so bili odvedeni v Minervo 12 je~e
Svetega oficija na preklic, nakar so nekatere obsodili na prisilno delo, druge na dosmrtno je~o in enega iz Provincia
del Cragno [de`ele Kranjske], da bo `iv se`gan na grmadi, kar je sledilo istega jutra«. S sodelovanjem Draga Trpina,
arhivarja v Novi Gorici, se pripravlja objava vseh dokumentov v zvezi s procesom in smrtjo Petra Kupljenika.



436 J. @ONTAR: OBNOVITEV OKRAJNIH GLAVARSTEV NA KRANJSKEM (1867)ZGODOVINSKI ^ASOPIS • 55 • 2001 • 3 (124)

KRONIKA

~asopis za slovensko krajevno zgodovino

Sekcija za krajevno zgodovino Zveze zgodovinskih dru{tev Slovenije ‘e vse od leta 1953 izdaja
svoje glasilo »Kronika«. Revija je ilustrirana in poleg poljudno-znanstvenih prispevkov iz
slovenske zgodovine pogosto objavlja tudi razprave in ~lanke, ki po svoji problematiki prese-
gajo ozke lokalne okvire. »Kronika« ima namen popularizirati zgodovino in zato poro~a o delu
zgodovinskih ustanov in objavlja ocene novih knjig, pomembnih za slovensko zgodovinopisje.
»Kroniko« lahko naro~ite na sede`u Zveze zgodovinskih dru{tev Slovenije, 1000 Ljubljana,
A{ker~eva 2/I. Po izredno ugodnih cenah je na razpolago tudi ve~ina starej{ih letnikov revije.

V seriji »Knji`nica Kronike« so iz{le naslednje publikacije:

Milko Kos, SREDNJEVE[KA LJUBLJANA, topografski opis mesta in okolice (1955), 96 strani
Igor Vri{er, RAZVOJ PREBIVALSTVA NA OBMO^JU LJUBLJANE (1956), 72 strani
Vlado Valen~i~, SLADKORNA INDUSTRIJA V LJUBLJANI (1957), 68 strani
Sergij Vilfan – Josip ̂ ernivec, ZGODOVINA LJUBLJANSKE MESTNE HI[E (1958), 128 strani
Peter Vodopivec, LUKA KNAFELJ IN [TIPENDISTI NJEGOVE USTANOVE (1971), 104 strani




