
5ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135) 5ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135) • 5–46

RAZPRAVE

Friedrich Lotter

Pogoji za sobivanje kristjanov in judov ter njihova 
vprašljivost zaradi prisilnih spreobrnitev in izgonov v pozni 

antiki in zgodnjem srednjem veku
UDK 27:296»04/10«

LOTTER Friedrich, emeritus prof. dr., Univerza v Göttingenu, Heideweg 1, D-34131 Kassel-Wilhelmshöhe, friedrich@lotter.org
Pogoji za sobivanje kristjanov in judov ter njihova vprašljivost zaradi prisilnih spreobrnitev in izgonov v pozni antiki in 
zgodnjem srednjem veku
Zgodovinski časopis, Ljubljana 61/2007 (135), št. 1–2, str. 5–46, 165 cit.
Ključne besede: judovski napisi, literarni viri, državna zakonodaja (zlasti Codex Theodosianus), cerkveni kanoni; Galija, Španija, 
Italija, Ilirik, Afrika; teologija prekletstva, sinode merovinške in karolinške dobe, prozelitizem, nasilno pokrščevanje, oblike pravne 
zaščite, kontinuiteta judovske poselitve.
1.01 izvirni znanstveni članek: jezik Sn. (En., Sn., De.)
V uvodnem delu študije je avtor predstavil vire za zgodovino judov v Italiji, Galiji, Španiji in Afriki v razdobju pozne antike in zgodnjega 
srednjega veka: judovske napise, krščansko literarno izročilo ter pravne vire kot so sklepi cerkvenih zborov in državna zakonodaja. Ti 
viri dokazujejo kontinuirano poselitev judovskega prebivalstva v celotni Italiji, južni Galiji, Kataloniji in Andaluziji. Eksistenčno krizo 
za jude v rimskem cesarstvu je prinesla razglasitev krščanstva za državno vero z istočasno omejitvijo ali prepovedjo nepravovernega 
krščanstva, poganstva in judovsta (380/381). Sledila so rušenja in razlastitve sinagog ter prisilni prestopi v krščanstvo. Podlago za 
nadaljnji obstoj judovstva v pozni antiki in srednjem veku je ustvarilo rimsko pravo, posebej Teodozijev kodeks (438) in nato Justinija-
nov kodeks, ki sta kljub vrsti restriktivnih določb zaščitila jude pred pritiski, zlasti iz cerkvenih krogov. Kljub dokajšnjim izgubam na 
prehodu iz 4. v 5. stoletje so se judje na zahodu na podlagi rimskega prava obdržali v germanskih nasledstvenih državah v Italiji in Galiji. 
Občasnim kriznim obdobjem v poznem 6. in v 7. stoletju je sledil ponoven vzpon judovstva v zahodni in srednji Evropi. Njegova podlaga 
je bila judovska trgovina na velike razdalje, hkrati pa tudi uspešno spreobračanje domačih sužnjev in služabnikov v judovsko vero.      
Razprava prinaša razširjeno in z znanstvenim aparatom dopolnjeno besedilo predavanja, ki ga je imel avtor na Slovenski akademiji 
znanosti in umetnosti 19. oktobra 2005.

Avtorski izvleček

UDC 27:296»04/10«
LOTTER Friedrich, PhD, University in Gottingen, Heideweg 1, D-34131 Kassel-Wilhelmshohe, friedrich@lotter.org
Preconditions, Highly Questionable In View of Forced Conversions and Expulsions, for Coexistence of Christians and Jews 
in Late Antiquity and in Early Middle Ages
Zgodovinski časopis (Historical Review), Ljubljana 61/2007 (135), No. 1–2, pp. 5–46, 165 notes
Key Words: Jewish inscriptions, literary sources, state legislation (especially the Codex Theodosianus), church canons; Gaul, Spain, 
Italy, Illyricum, Africa; theology of damnation, synods of the Merovingian and Carolingian periods, prozealoti
Language: Sn. (En., Sn., De.)
The article introduces the author’s expanded text, furnished by scientifi c apparatus, presented at the Slovene Academy of Sciences 
and Arts on October 19, 2005.In the introduction, the article presents different sources for the study of Jews in Italy, Gaul, Spain, and 
Africa in the period of late antiquity and Early Middle Ages. The sources include Jewish inscriptions, Christian literary heritage, and 
legal sources such as canons of ecclesiastical councils and state legislation. These sources indicate a continuity of Jewish colonization 
throughout Italy, in southern Gaul, Catalonia, and in Andalusia. The offi cial proclamation of Christianity as the state religion, with 
simultaneous restrictions on or direct interdiction of unorthodox Christianity, paganism, and Judaism (380/381) brought about an 
existential crisis for the Jews living in the Roman Empire. It was followed by destruction or expropriation of synagogues and by forced 
conversions to Christianity. The situation improved with the implementation of Roman Law, especially the Codex Theodosianus (the 
Theodosian Code, 438) and later the Codex Justinianus (the Justinian Code), which in spite of a number of restrictions protected the 
Jews from persecution, generated particularly by ecclesiastical circles, thereby creating the conditions necessary for further existence 
of Judaism in late antiquity and in the Middle Ages. Despite substantial losses at the turn of the 4th to the 5th centuries Roman Law 
helped Jews in the west to survive in Germanic kingdoms in Italy, in Gaul and in Spain. Periods of crisis in the late 6th and 7th centuries 
were followed by a renewed rise of Judaism in western and central Europe. It was based on fl ourishing long-distance trade ventures 
of Jewish merchants and on successful conversions of slaves and servants to Judaism.

Author’s abstract



6 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

Vprašanja o krščansko-judovskih odnosih v srednjeveški Evropi bi morala izhajati iz pogojev 
za sobivanje kristjanov in judov v tem prostoru, vendar pa se s to temo do zdaj skoraj nihče ni 
ukvarjal, kakor da lahko soobstoj kristjanov in judov obravnavamo kot samoumevno danost, 
mnogokrat obžalovanja vredne spremljevalne pojave in težke krize tega soobstoja pa pojasnimo 
z vsakokratnimi neposrednimi povodi in motivi. Toda osnovno vprašanje je, kako in v kakšnih 
razmerah je v krščanskem okolju lahko prišlo do tega, da so judom pod krščansko oblastjo 
načeloma dopuščali opravljati njihove verske obrede, ter kako je lahko prišlo do sobivanja 
kristjanov in judov, saj je vendar krščanska oblast s tem, ko je leta 380 pod cesarjem Teodo-
zijem I. krščanstvo razglasila za državno religijo, drugovercem, poganom, pa tudi krščanskim 
skupnostim, ki so se oddaljile od pravovernega katoliškega nauka, načeloma odrekla pravico 
do obstoja. Pogojev, ki so kljub vsemu omogočili in pravno regulirali sobivanje kristjanov 
in judov, ob vseh krizah in konfliktih, ki so pozneje bremenili njihovo skupno življenje pod 
krščansko oblastjo, pri tem ne smemo ignorirati.

Najprej bi se morali vprašati, v kolikšni meri lahko sploh predpostavimo neposredno 
kontinuiteto judovskih skupnosti ali vsaj omembe vrednih judovskih delov prebivalstva v 
germanskih državnih tvorbah na tleh latinsko govorečega Zahodnega rimskega cesarstva, v 
Italiji, Galiji oziroma v frankovski državi, na Pirenejskem polotoku, v severozahodni Afriki in 
Panoniji.1 Na teh območjih predstavljajo napisi, zlasti nagrobni, pravzaprav edino pričevanje 
judov samih. Toda ta material je izredno neenakomerno porazdeljen, pri njegovi interpretaciji 
pa naletimo na številne težave. Od skupno 778 judovskih napisov in fragmentov s tega območja 
(nastalih v času med 1. in 9. stoletjem), ki omogočajo določene sklepe, jih je samo 552 iz Rima, 
torej najbrž skoraj izključno iz katakomb. Od preostalih 226 jih je zgolj 131 iz južne in srednje 
Italije ter z otokov, ki spadajo zraven; 60 jih prihaja iz katakomb v Venosi, 17 iz Taranta (15 jih 
je iz 7./8. stoletja), 11 pa iz Neaplja (iz 4.–6. stoletja).2 V severni Italiji se je ohranilo samo 8, 
v Španiji 13 (14) napisov, v Galiji pa zgolj 4 napisi zelo poznega nastanka, na podlagi katerih 
je mogoče izpeljati določene sklepe. Pri tem se postavlja vprašanje, ali krajevno in časovno 
povsem neenakomerne razpršenosti napisov ne bi bilo na splošno mogoče pojasniti tudi z 
razmerami, v kakršnih so se napisi ohranili. Te razmere so namreč na področjih vulkanskega 
tufa, kjer je mogoče narediti katakombe in globoke grobove, ki ostanejo dolgo časa nedostopni, 
neprimerno boljše od razmer pri grobovih na zemeljski površini. Poleg tega so v Franciji in na 
Pirenejskem polotoku, kjer so jude množično preganjali več stoletij in na celotnem območju, 
v visokem in poznem srednjem veku judovska pokopališča in grobove zagotovo odstranjevali 
veliko bolj temeljito kot v Italiji. Medtem ko najdemo v Italiji – tako krajevno kot časovno 
gledano – večje koncentracije napisov, gre v Franciji in na Pirenejskem polotoku večinoma 
za razpršene naključne najdbe, ki same po sebi ne dopuščajo veliko zaključkov o razširjenosti 
in gostoti judovskih naselbin, pa tudi natančnejše datacije ne omogočajo. Kljub vsemu pa ti 
napisi dopuščajo pomembne sklepe o jezikih, ki so tam bili v rabi, in o njihovem spreminjanju, 
med drugim tudi o procesu naraščajoče hebreizacije, torej o postopnem prehodu od grškega 
k hebrejskemu obrednemu jeziku v zgodnjem srednjem veku.

Napisi iz Rima, v glavnem datirani v 3./4. stoletje, pričajo, da je bilo v tistem času najmanj 
11 judovskih skupnosti s sinagogo.3 Za južno Italijo je že cesar Honorij leta 398 v dekretu, 

1 Gl. o tem H. Solin, Juden und Syrer im westlichen Teil der römischen Welt, v: ANRW II, 29, 2, 1983, ur. W. 
Haase, str. 590–789.

2 Gl. o tem F. Lotter, Die Grabinschriften des lateinischen Westens als Zeugnisse jüdischen Lebens im Übergang 
von der Antike zum Mittelalter (4.–9. Jh.), v: Ch. Cluse, A. Haverkamp, I. J. Yuval, Jüdische Gemeinden und ihr 
christlicher Kontext in kulturräumlich vergleichender Betrachtung (Forschungen zur Geschichte der Juden A, 11, 
Hannover 2003), str. 87–147, tukaj zlasti tabela VI, str. 137.

3 Prav tam, str. 112 in naslednja z op. 52 in naslednjo.



7ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

s katerim je preklical zakon, ki je jude oprostil dostojanstva dekuriona (mestnega svétnika), 
potrdil močno prisotnost judov. Preklic je utemeljil s tem, da bi bil v primeru oprostitve judov 
obstoj kurij (mestnih svetov) v večini kalabrijskih in apulijskih mest ogrožen.4 Vseeno pa 
epitafi iz južne Italije, ki s po 53 besedili pokrivajo čas od sredine 3. do sredine 5. stoletja ter 
od sredine 5. do sredine 7. stoletja, nedvoumno pričajo o kontinuiteti tamkajšnjih judovskih 
skupnosti.5 Na jugu Apeninskega polotoka in na sosednjih otokih (Sicilija, Sardinija, Lipari 
in Malta) najdemo judovske napise v 18 krajih.6 Poleg tega literarni in administrativni viri 
iz časa Teoderika pričajo o obstoju judovskih sinagog v južni Italiji (v Venafru, Terracini in 
Palermu ter v Cagliariju na Sardiniji) na prelomu 5. in 6. stoletja. Pri arheoloških izkopavanjih 
so pozneje našli še eno sinagogo, in sicer v Bovi Marini v Kalabriji. Napisi iz Venose poleg 
tega tako za 4./5. stoletje kot tudi še za čas Teoderika potrjujejo, da judje vodilnih funkcij 
niso opravljali le v okviru judovske skupnosti, ampak tudi na ravni celotne skupnosti; iz tega 
lahko razberemo, da so bili judovski in nejudovski višji sloji ves čas tesno povezani oziroma 
prepleteni, in sicer na podoben način, kot to za Baleare dokazuje t. i. enciklika škofa Severa 
z Menorke iz leta 418.7

Medtem ko so judovski napisi v južni Italiji zelo razširjeni, najdemo v severni in srednji 
Italiji (z izjemo Rima) iz obdobja med 3. in 6. stoletjem zgolj 17 napisov, od tega 8 v severni 
Italiji – tri v Milanu, dva v Brescii in po enega v Konkordiji, Gradežu in Pulju (slednji je 
zgolj približno datiran v čas med 3. in 5. stoletjem). Poleg tega je za čas Teoderika v literaturi 
izpričanih več sinagog v Raveni ter po ena v Rimu, Milanu in Genovi, kar kaže na kontinuiteto 
tudi v teh krajih.

V nasprotju z Italijo na območju Galije ni napisov, ki bi neposredno dokazovali kontinuiteto, 
zato smo tu odvisni izključno od krščanskih virov, ki sicer zastopajo tuj, nejudovski vidik, a 
jih zaradi tega ne smemo kar na splošno zavreči. Vsekakor smo zaradi razmeroma majhnega 
števila in posebnega značaja teh pričevanj pri proučevanju prehodnega časa in zgodnjega 
srednjega veka postavljeni pred specifične probleme. Medtem ko večinoma redko posejani 
napisi predstavljajo »ostanke« z neposrednimi sporočili, nam (v širšem smislu besede) lite-
rarno izročilo v tem obdobju pogosto ponuja izolirane informacije, ki potrebujejo komentar 
in katerih verodostojnosti ne glede na njihov pomen velikokrat ni mogoče potrditi in tudi ne 
preveriti z vzporednim izročilom, kar sicer praviloma velja za obdobja z gosteje posejanimi viri. 
Poleg tega ta besedila navadno niso napisana z namenom, da bi prihodnje rodove objektivno 
seznanila z zgodovino, temveč v zgodovinopisju odražajo nazore, namere in interese avtorja, 
v hagiografiji služijo pretežno dokazovanju svetosti določene osebe, v pismih pa posredujejo 
mnenja o posameznih problemih.

Dejstvo je tudi, da pomembnih zgodovinskih podatkov pri tem izročilu velikokrat ne po-
nujajo namerne, temveč nenamerne, implicitne informacije o razmerah, dogajanju in vedenjskih 
vzorcih, ki so bili avtorjevim sodobnikom znani, mi pa zanje izvemo šele na ta način. To še 
zlasti velja za legende in anekdote (predvsem v hagiografiji, a tudi v zgodovinopisju), ki same 
po sebi za zgodovinopisje nimajo velike vrednosti. Tudi administrativnega izročila, na primer 

4 Codex Theodosianus (CTh) 12,1,158, ur. A. Linder, The Jews in Roman Imperial Legislation, 1987 (Linder 
I), 29, str. 212 in nasl. Ker je bila ena od dolžnosti, ki jo je prinašal dekurionat, tudi skrb za prihodke od davkov, je 
postal breme, ki so se mu dekurioni želeli izogniti.

5 Gl. o tem Lotter, Grabinschriften, str. 137.
6 Na celini: Neapelj, Nola, Venosa, Tarant, Oria, Bova Marittima; na Siciliji: Catania, Taormina, Siracusa, Agri-

gento, Noto Vecchio, Chiaramente Gulfi, Soriana; ob otokih Lipari in Malta še na Sardiniji Sant’Antioco in Porto 
Torres. Seveda ni mogoče, da bi bila kontinuiteta judovskega prebivalstva značilna za vsakega od teh krajev.

7 Lotter, Grabinschriften, zlasti str. 124–128; Lotter, Die Zwangsbekehrung der Juden von Menorca, Historische Zei-
tschrift 242, str. 291–334, tukaj 309 in nasl.; S. Bradbury, Severus of Minorca, Oxford 1996, zlasti str. 32 in nasl.



8 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

cerkvenih in posvetnih pravnih uredb, pri analizi zgodovinskih virov načeloma ne smemo 
obravnavati kot pričevanj o takratnem pravnem redu, temveč jih moramo razumeti kot izjave o 
pravnih težnjah, stališčih in odzivih; ti viri dopuščajo predvsem sklepe o določenem dogajanju, 
stanju in razvojnih tokovih, poleg tega pa je pri njih treba preveriti, v kolikšni meri so bili 
sploh uresničeni. Tudi pravne zbirke so v prvi vrsti pričevanja o tem, kako so njihovi avtorji 
razumeli pravo, in tudi kot »ostanki« nikakor ne odražajo pravne realnosti. Kar zadeva težnje 
in namere, katerih ozadje je treba preveriti, spet velja, da lahko do razmeroma uporabnih rezul-
tatov pridemo samo s temeljito presojo, in sicer na ta način, da določbe razvrstimo v tematske 
sklope, saj selektivna analiza, nasprotno, prinaša zgolj popačeno in pogosto zavajajočo sliko. 
Jasno je, da lahko zgodovinska analiza pravnih virov »mrak«, ki je v glavnem značilen tako 
za samo obdobje zgodnjega srednjega veka, kot tudi za literaturo iz tega časa, predstavi zgolj 
s približnimi in verjetnostnimi ocenami, ki pogosto dopuščajo samo pogojne izjave. Vseeno 
pa se te ocene resnici običajno približajo bolj kot fundamentalen pozitivizem s svojim črno-
belim pristopom, ki cele skupine virov kar na splošno zavrže, iz preostalih, navidez zanesljivih 
informacij pa nato skonstruira popačeno in zaradi enostranskosti neustrezno podobo.8

V Galiji nas včasih in navadno bolj po naključju literarna besedila (predvsem Historiae 
(Zgodovina Frankov) Gregorja iz Toursa in življenjepisi svetnikov),9 pa tudi pisma poučijo o 
stalni prisotnosti judov. Najprej nam Hieronim (ki je umrl leta 420) v napovedi o koncu sveta, 
ki sama po sebi nima nikakršne zgodovinske vrednosti, mimogrede posreduje podatek, pri 
katerem predpostavi, da so določena dejstva njegovim sodobnikom znana: jude, med njimi 
tudi tiste s senatorskim dostojanstvom, je – kot zapiše – mogoče najti v celotnem rimskem 
svetu – v Britaniji, Galiji, Španiji in ob Spodnjem Renu.10 Prav glede Spodnjega Rena najdemo 
za to nenamerno informacijo potrditev v znanem Konstantinovem dekretu za dekurione iz 
Kölna, ki datira v leto 321; po tem dekretu je bilo jude treba vključiti v kurijo, le dva ali trije 
pa so bili s privilegijem dosmrtno oproščeni tega dostojanstva. Privilegij je veljal za vodilne 
predstavnike judovske skupnosti, iz česar je mogoče sklepati, da je v času Konstantina v Kölnu 
takšna skupnost obstajala.11

Da je judovska skupnost iz Kölna in drugih mest na območju, kjer je v nemirnem času 
preseljevanja ljudstev mestna kultura v glavnem propadla, preživela, ni mogoče dokazati in tudi 
ni verjetno. Kljub temu pa lahko za področja, kjer je z antično mestno kulturo organizacija skup-
nosti preživela vsaj v okrnjeni obliki, predpostavimo tudi bolj ali manj nemoteno kontinuiteto 
judovskih skupnosti. To ne velja le za celotno Italijo, ampak zlasti za galski prostor južno od 
Loare in na obeh bregovih Spodnje Rone ter za (vsaj sredozemsko) obalo Španije. V Galiji zara-
di odsotnosti epigrafskih dokazov to potrjujejo najrazličnejše vrste literarnih virov krščanskega 
izvora. Posebno vlogo igra pri tem udeležba judov pri pokopih in objokovanju škofov, o čemer 
najdemo podatke predvsem v hagiografskih virih.12 Tako, denimo, Honorat v življenjepisu 

8 Gl. o tem F. Lotter, Sind christliche Quellen zur Erforschung der Geschichte der Juden im Frühmittelalter 
weitgehend unbrauchbar, Historische Zeitschrift 278, 2004, str. 311–327, o vrednosti »nenamernih« informacij v 
pričevanjih, ki sama po sebi niso uporabna kot zgodovinski viri, gl. tudi F. Lotter, Zur sozialen Hierarchie der Judenheit 
in Spätantike und Frühmittelalter, Aschkenas 13, 2003, str. 335–336.

9 V Gregorjevi Historiae sicer pogosto najdemo hagiografske elemente, vendar pa jih ne moremo kar na kratko 
odpraviti kot »hagiografijo«, ki naj ne bi imela nobene sporočilne vrednosti, prim. B. Krusch, Historische Vierteljahrs-
schrift 28, 1934, str. 562 in nasl.; M. Toch, Mehr Licht, Aschkenas 11, 2001, str. 472 in nasl. Podobo judov pri Gregorju 
je poleg tega treba še natančneje proučiti, vsekakor pa ne ustreza tej, ki jo ponuja Toch, prav tam.

10 Hieronymus, In Esaiam 18,66,20, ur. M. Adriaen, CCL 70A, Turnholt 1963, str. 792 in nasl.: De toto orbe 
reducantur filii Israel...qui autem senatoriae fuerint dignitatis et locum principum continuerint, de Britannis, Hispanis, 
Gallisque…et ubi bicornis finditur Rhenus, in carrucis veniant..., prim. F. Lotter, Hierarchie, str. 335 in nasl.

11 CTh 16,8,3; prim. 16,8,2; Linder I, 7, str. 120 in nasl.; 9, str. 132–138.
12 To, da nekateri avtorji te dokaze občasno zavračajo kot »hagiografski topos«, je komaj dopustno, gl. Lotter, 

Christliche Quellen, str. 318. Dejstvo, da gre pri tem tudi za priljubljen motiv, resničnosti podatkov načeloma ne 



9ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

škofa Hilarija iz Arlesa kot očividec omeni,13 da so se leta 449 judje iz mesta trumoma valili 
na škofov pogreb, peli žalostinke v hebrejščini ter se s kristjani merili v žalovanju. Življenjepis 
Cezarija iz Arlesa nas nato izčrpno pouči o tem, da so leta 508, ko so Burgundi in Franki 
oblegali mesto, ki so ga zavzeli Goti, judom prepustili obrambo dela obzidja.14 To pričevanje 
ima še toliko večjo težo, ker so pisci Cezarijevega življenjepisa sami po sebi izrazito sovražno 
razpoloženi do judov. Zato tudi govorijo o »dobrih in hudobnih, pravičnih in nepravičnih, 
kristjanih in judih«, ki so leta 542 znova skupaj objokovali škofovo smrt.15 Oba življenjepisa 
s tem dokazujeta popolno integracijo judov v družbo, pa tudi kontinuiteto s pozno antiko.

Za ta prostor večkrat najdeni opisi tudi za jude značilnega objokovanja škofov so pravilo-
ma brez protijudovskih atributov; poleg tega je to objokovanje tako kot pri Arlesu načeloma 
treba razumeti vsaj kot znamenje večje prisotnosti judov (praviloma združenih v skupnosti) 
in njihove pravne vključenosti v krščansko družbo. To velja tudi za Clermont; škof Gregor 
iz Toursa, ki je bil o Clermontu, v katerem je odraščal in bil zakoreninjen, še posebej dobro 
poučen, piše, kako so judje leta 551 tožeče in z gorečimi baklami šli za pogrebnim sprevodom 
škofa Galusa.16 Prisotnost judov v Clermontu je dokazana že za čas škofa Sidonija Apolinarisa 
(ok. 470–479/486), ki je svojima škofovskima kolegoma v Tournaiju in Nantesu ter patriciju 
Magnusu Felixu (v Arlesu?) prek judov poslal štiri pisma.17 Sidonij v priporočilu za juda, 
ki je pismo nesel škofu Elevteriju (Eleutheriusu) iz Tournaija, poudari, da ljudje te vrste 
po človeški presoji pri poslih ravnajo pošteno.18 Te besede in pa oddaljene povezave kljub 
politično prelomnemu obdobju prav tako kažejo na to, da so se judje in kristjani med seboj 
odlično razumeli, da je bila poselitev judov kontinuirana in da so bile že takrat vzpostavljene 
trgovske zveze s severnimi območji Galije.

Da so se judje ukvarjali s trgovskimi dejavnostmi, kažejo predvsem Gregorjeva Historiae za 
Clermont, ki sega do leta 591. Tudi tu v anekdotičnih pripovedih večkrat najdemo nenamerne 
informacije o razmerah, dogodkih in dejavnostih, na primer o trgovski dejavnosti judov. Tako 
škof Cautinus leta 555 od judov kupi neko blago,19 leta 571 pa to stori tudi duhovnik Evfrazij 
(Eufrasius).20 Obstoj judovske skupnosti s sinagogo, ki je štela veliko več kot 500 ljudi, nadalje 
dokazujejo poročila škofa Avita (Avitusa) iz leta 576, ki govorijo o prisilnih spreobrnitvah 
tamkajšnjih judov.21 Judje, ki so zavrnili krst, so se izselili v Marseille, kar kaže na to, da so 
iz tega pristanišča tekle vezi z notranjostjo dežele.

zmanjša. Da je judovska skupnost škofe objokovala in bila udeležena pri njihovih pogrebih, je vsekakor mogoče 
izpeljati tudi iz prakse hesped (eulogia), ki se lahko nanaša tudi na nejude, zlasti na oblastnike; gl. o tem M. Ydit, 
Encyclopedia Judaica 8, 1972, st. 429 in nasl., s. v. Hesped; prim. tudi C. Cluse, Die mittelalterliche jüdische Gemeinde 
als »Sondergemeinde«, v: P. Johanek (ur.), Sondergemeinden und Sonderbezirke in der Stadt der Vormoderne, Köln 
et al. 2004, str. 41, op. 65 z literaturo.

13 Honoratus, V. Hilarii ep. Arel., c. 22, ur. S. Cavallin, Lund 1952, str. 105: Iudaeorum accurrunt agmina co­
piosa…Hebraeam concinentium linguam in exequiis honorandis audisse me recolo…

14 Vita Caesarii ep. Arel., I., c. 28–32, II, c. 49, ur. B. Krusch, SSRM III, 1896, str. 467 in nasl.; 501, gl. o tem P. 
Mikat, Caesarius von Arles und die Juden, Vorträge G 345, Nordrhein–Westfälische Akademie der Wissenschaften, 
Opladen 1996.

15 Glede vprašanja verodostojnosti tega odlomka prim. Mikat, Caesarius, str. 36 in nasl.
16 Gregor. ep. Tur., V. patrum, VI,7, ur. B. Krusch, SSRM 1,2, 1885, str. 685 (235) in nasl.
17 Apollin. Sidon., ep. VI,11; III,4; IV,5, VIII,13; ur. C. Luetjohann, MG AA 8, 1887, str. 100 in nasl.; 43; 57; 

144 in nasl. Medtem ko je bil Tournai takrat sedež frankovskega kralja Hilderika I., so Clermont leta 475 zavzeli 
Zahodni Goti.

18 Prav tam, VI,11: …secundum vel negotia vel iudicia terrena solent huiuscemodi homines honestas causas 
habere.

19 Gregor. Tur., Historiae IV,12, ur. B. Krusch, SSRM 1, 1², 1951 (v nadaljevanju: Krusch I), str. 144.
20 Prav tam, IV,35, str. 167.
21 Prim. o tem D. Claude, Gregor von Tours und die Juden, Historisches Jahrbuch 111, 1991, str. 137–147 z 

nadaljnjo literaturo.



10 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

Tudi sicer obstaja za to obdobje o prisotnosti judov v Marseillu in njegovi okolici, o zvezah, 
ki jih je to mesto imelo z oddaljenimi kraji, ter o njegovem pomenu za trgovanje judov več 
pričevanj, čeprav ni neposrednega dokaza za obstoj judovske skupnosti. Tako so bili judje 
lastniki neke ladje, ki je leta 581 odplula iz Nice v Marseille.22 Približno v tem času je bogat 
judovski trgovec Prisk, ki je kralja Hilperika I. v Parizu oskrboval z dragocenimi stvarmi, 
svojega sina poročil z judinjo iz Marseilla.23 Leta 591 nas papež Gregor I. seznani s tem, da 
judje, ki živijo v bližini Rima, zaradi različnih poslov pogosto potujejo v Marseille.24

V nasprotju s temi razpršenimi indici večje prisotnosti in trgovske dejavnosti judov v Mar-
seillu pa Gregor iz Toursa zgolj s tem, ko opiše, kako je kralj Gunthram leta 585 vkorakal v 
Orléans (čemur je Gregor tudi sam prisostvoval),25 potrdi obstoj judovske skupnosti in porušene 
sinagoge. Slednja je bila morda uničena šele malo pred tem ali pa tudi že pred daljšim časom 
(dudum), ob kraljevi finančni podpori pa naj bi jo takrat obnovili.26 Pri tem opisu ostaja odprto 
zgolj vprašanje, ali uničenje sinagoge morda ne sega že v poznorimsko obdobje in ali ne bi to 
morda kazalo na kontinuiran obstoj judov v Orléansu oziroma ali ne gre mogoče za ponovno 
osnovano judovsko skupnost, katere sinagogo so šele kratek čas pred tem – podobno kot v 
Clermontu – porušili uporniški kristjani. A kakorkoli je že bilo, dejstvo je, da je leta 585 v 
Orléansu živela judovska skupnost in potrebovala sinagogo, ki je tam stala že prej.

Druge bolj ali manj naključne informacije kažejo na to, da so judje v merovinškem času 
živeli in opravljali trgovsko dejavnost tudi v drugih mestih na območju Galije. Tako so judje 
v Bourgesu sporadično omenjeni šele v 6./7. stoletju. Po navedbah v življenjepisu škofa 
Germana (Germanusa) iz Pariza je ta leta 568, v času svojega bivanja v Bourgesu, spreobrnil 
juda po imenu Sigerich, zatem pa se je dalo krstiti še več drugih judov. Leta 576 se je v mestu 
pojavil judovski zdravnik,27 med letoma 624 in 647/648 pa naj bi škof Sulpicij (Sulpicius) 
tam živeče jude znova spreobrnil, vendar pa avtor njegovega življenjepisa namiguje na to, 
da jih je večina pozneje spet prestopila v judovstvo, tako da so bili judje v Bourgesu verjetno 
prisotni še naprej.28

Skromne in izključno pozne informacije, kakršne so te, že bolj napeljujejo na misel o po-
novnem razmahu judovske poselitve zaradi trgovske dejavnosti, kar sugerirajo tudi Gregorjeva 
poročila o prisotnosti judov na območju Pariza v 80. letih 6. stoletja. Tako je dal kralj Hilpe-
rik I. iz Nevstrije leta 581, ko je Pariz razglasil za svojo prestolnico, prisilno krstiti številne 
tamkajšnje jude, vendar pa so se nekateri, kot poroča Gregor iz Toursa, krščanski veri že kmalu 
odrekli. V zvezi s tem beremo, da je bogati trgovec Prisk, ki ga je Gregor tudi osebno poznal, 
s svojim številnim spremstvom v skrivališču blizu cerkve sv. Julijana v središču antičnega 
Pariza svečano praznoval sabat. To bi bilo vsekakor mogoče interpretirati kot namig na skrivno 

22 Gregor. Tur., Gloria confessorum, c. 95, ur. B. Krusch, SSRM 1,2, str. 809 (359).
23 Gregor. Tur., Historiae VI,17, Krusch I, str. 286.
24 Gregor. I., Ep. I,45, Linder II, 55 [703], str. 418 in nasl.
25 M. Weidemann, Kulturgeschichte der Merowingerzeit nach den Werken Gregors von Tours (Monographien 

3,1, Römisch–Germanisches Zentralmuseum), Mainz 1982, str. 215.
26 Gregor. Tur., Historiae, 8,1, Krusch I , str. 370 in nasl.: …synagoga eorum, quae dudum a Christianis deruta est, 

iuberem ope publica sublevare... Orléans je bil od leta 561 glavno mesto Gunthramovega frankovsko–burgundskega 
dela kraljestva. O citiranem mestu prim. C. Geisel, Die Juden im Frankenreich (Freiburger Beiträge zur mittelalter-
lichen Geschichte 10), Frankfurt/Main et al., 1998, str. 279–282. Opis slovesne zaprisege zvestobe, ki so jo judje 
opravili pred kraljem Gunthramom, je povsem netipičen, njeno historičnost kot dokaz za obstoj judovske skupnost 
je težko resno zanikati, Orléansa pa nikakor ni mogoče »črtati« s seznama judovskih skupnosti v 6. stoletju, čeprav 
drugih dokazov iz tega časa ni, toda gl. Toch, Dunkle Jahrhunderte, str. 18.

27 Venant. Fortunat., V. Germani ep. Paris, c. 62, ur. W. Levison, SSRM 7, str. 409 in nasl.; Greg. Tur., Historiae 
5,6, Krusch I, str. 203.

28 V. Sulpic. ep. Biturig., c. 4, ur. B. Krusch SSRM 4, 1902, str. 374 in nasl.; ob tem Geisel, Juden im Franken-
reich, str. 351 in nasl.



11ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

sinagogo, ki je zaradi prisilnih krstov niso smeli javno obiskovati.29 Da je v Parizu v tem času 
živelo precej judov, glede na te indice nikakor ni nemogoče, celo precej verjetno je.

Leta 591 je papež Gregor I. izvedel, da so judje v Narbonnu kupili štiri krščanske ujet-
nike in jih imeli za sužnje.30 Ker je bilo tudi v poznejšem času večkrat dokazano, da je na 
območju Narbonna ležalo judovsko veleposestvo, smemo domnevati, da gre tudi tu za takšno 
posestvo.31 Da je bilo v teh in tudi drugih mestih v Galiji oziroma v frankovski državi takrat 
mogoče najti judovska naselja ali celo judovske skupnosti in da so poleg tega najbrž obstajale 
kontinuirano, sicer ni mogoče dokazati, vendar pa te možnosti tudi ni mogoče kar na splošno 
izključiti. V kolikšni meri je od naključja odvisno, ali za obstoj judov vemo ali ne, je razvidno 
iz pisma, ki ga je najbrž kmalu po koncilu v Meauxu/Parizu leta 845/846 neki škof napisal za 
frankovskega cesarja (Lotarja I.). Brez tega naključno ohranjenega vira ne bi vedeli ničesar o 
obstoju judovskih skupnosti v dolini Rone in Saone severno od Arlesa in Lyona ter v mestih 
Chalon-sur-Saône, Mâcon in Vienne, ki so bržkone ležala ob zelo prometni trgovski poti.32

Povsem drugače kot v Galiji pa je z viri na Pirenejskem polotoku. Tu že regionalna sinoda v 
Elviri (zahodno od Granade) med letoma 306 in 313 priča o številčnejši poselitvi judov, saj se 
kar 6 od 81 kanonov nanaša na probleme skupnega življenja z judi.33 Ti kanoni prepovedujejo 
t. i. mešane zakone, levirat, nečistovanje z judinjami, skupne obede, blagoslavljanje letine s 
strani judov in strog post v času sabata. Pri tem postane jasno, da so bile takrat tudi tam vezi 
med kristjani in judi zelo tesne ter da je Cerkev judovski vpliv že v tistem času skušala omejiti 
s podobnimi ukrepi kot pozneje.

Iz množice napisov s Pirenejskega polotoka so kljub vsemu najmanj 13 napisov, ki so na-
stali v času od 1. do 7./8. stoletja, identificirali kot nedvomno judovske.34 Trije latinski napisi 
kažejo na to, da so bili judje že v času od 1. do 3./4. stoletja prisotni v Tortosi v Kataloniji, v 
Abderi (Adri) na južni obali (50 km zahodno od Almeríe) in v Méridi (Emeriti), nekdanjem 
glavnem mestu province Luzitanije. Na Menorki je leta 418 krščanska drhal uničila sinagogo, 
judovska skupnost, ki je štela več kot 500 ljudi, pa se je zaradi psihičnega terorja spreobrnila.35 
Neko drugo sinagogo iz 4./5. stoletja so z arheološkimi izkopavanji locirali pri mestu Elche 
(jugozahodno od Alicanteja). Za obdobje med 5. in 7. stoletjem je mogoče najti pet napisov 
na obalnem območju okrog Tortose in Tarragone, enega pa na Majorki, zato lahko za ta pro-
stor predpostavimo kontinuirano poselitev z judi. Dekret kralja Sisebuta (612–621) vključuje 
prepoved iz Justinijanovega kodeksa (Codex Iustinianus = CI), po kateri judje ne smejo imeti 
krščanskih sužnjev, in v tem kontekstu omenja devet mest južno od Guadalquivirja. Vprašanje, 
ali ta odredba res dokazuje prisotnost judov v omenjenih krajih, ostaja odprto.36 Toda obstaja še 

29 Gregor. Tur., Historiae 6,17, Krusch I, str. 286: ...die sabbati Priscus praecinctus orario...moysaicas legis 
quasi impleturus secretiora conpertiret…ad basilecam sancti Juliani…qui ad propinquam plateam erat… Ob tem 
prim. tudi B. Blumenkranz, Juifs et Chrétiens dans le monde occidental, 1960, str. 105. »Črtanja« Pariza s seznama 
judovskih naselij iz 6. st. nikakor ni mogoče prepričljivo utemeljiti, gl. Toch, kot v op. 26.

30 Gregor I., Ep. 7,21, Linder II, [714], str. 431.
31 F. Lotter, Zur sozialen Hierarchie der Judenheit in Spätantike und Frühmittelalter, Aschkenas 13, 2003, str. 

341 in nasl. O judovski zemljiški posesti in mlinih na območju karolinškega Narbonna gl. listine pri A. Linder II, 
595; 599; 600; 601; str. 365 in nasl.; 369–374.

32 Epistula episcopi ad Imperatorem de baptizatis Hebraeis, MG Epp. V, ur. E. Dümmler et al., 1899, str. 239, gl. 
ob tem spodaj str. 29 in nasl. z op. 138.

33 Concilium Eliberitanum, ur. G. Martinez Diez/F. Rodriguez, La Colleccion Canonica Hispana, Monumenta 
Hispaniae Sacra IV, Madrid 1984, c. 16; 26; 49; 50; 61; 78; str. 247–268; Linder II, 82, [835–838], str. 482 in nasl.

34 12 napisom, ki jih je identificiral Noy, Jewish Inscriptions, 177–188, sta se pridružila še dva iz Mas Rimbaua 
pri Tarragoni, gl. H. Niquet, Jews in the Iberian Peninsula in Roman Times, ur. H. M. Cotton et al., Scripta Classica 
Israelitica 23, 2004, str. 169–174.

35 O tem prim. spodaj str. 14 z op. 51
36 Leges Visigothorum (LV) XII,2,13, ur. K. Zeumer, MG LLNG I, 1902, str. 418. Gre za naslednja mesta: Barbi=El 



12 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

nekaj drugih indicev za to, da so se judje v 6. in zgodnjem 7. stoletju naseljevali v notranjosti 
dežele. Škof Masona iz Méride (ok. 573–597) naj bi, denimo, v svoji bolnišnici skrbel tako za 
jude kot za kristjane.37 Iz Méride izvira tudi napis iz 7.–9. stoletja, ki ga je (v dobri latinščini) 
napisal sin nekega rabija in ga posvetil sinu drugega rabija. To kaže na neprekinjen obstoj 
judovske skupnosti, katere začetki segajo v rimsko-zahodnogotsko obdobje in ki ji je morda 
treba pripisati še katerega od spornih napisov. O prisotnosti judov v Toledu na začetku 7. 
stoletja priča pismo, v katerem je škof Avrazij (Aurasius) grofa Frogo zaradi protekcije, ki jo 
je nudil judom, izobčil iz cerkve.38

O dejavnostih judov najdemo v dekretih in sklepih koncilov zgolj skromne informacije. 
S tem ko 3. toledski koncil (Toletanum) pod kraljem Rekkaredom leta 589 judom prepove 
kupovati krščanske sužnje »za lastno uporabo«,39 se nam ponuja sklep, da je bilo kupovanje 
sužnjev za nadaljnjo prodajo – denimo v smislu za to obdobje izpričane trgovine s sužnji, 
s katero so se ukvarjali neapeljski judje in ki jo je papež dopuščal40 – še naprej dovoljeno. 
Malo pozneje kralj Reccesvinth (652–672), ki judom nikakor ni bil naklonjen, prekomorske 
trgovce, ki »po ustreznih cenah« prodajajo zlato, srebro, dragocena oblačila in drug nakit, s 
posebnim privilegijem zaščiti pred obtožbami kraje in pred razlastitvijo brez odškodnine.41 Ker 
ta uredba ustreza talmudskemu pravu o zaščiti trga (Takkanot ha-Shuk) in vse do časa privile-
gijev Henrika IV. odstopa od sicer uveljavljenih pravnih oblik,42 bi tu lahko šlo za judovske, 
morda tuje trgovce, ki so uveljavili ta privilegij. Leta 693 kralj Egica (687–702) judovskim 
trgovcem, ki zavračajo krst, znova prepove, da bi pristajali v pristaniščih in javno ali skrivaj 
sklepali posle s kristjani.43 Ob trgovcih še v času kralja Ervigija (Ervigiusa) (680–687) v 
službi škofov, duhovnikov in plemičev naletimo tudi na judovske upravnike posesti, ki imajo 
v tej vlogi tudi sodno oblast nad krščanskimi podložniki in nesvobodniki iz familiae. Ervigij 
tako judom kot tudi tistim, ki so jih zaposlili, zagrozi z najhujšimi kaznimi; kako učinkovita 
je bila ta grožnja, ni znano.44

V zahodnoilirski diecezi (Panoniji) zanesljivi napisi iz Aquincuma (Budimpešte), Doclee 
(Podgorice), Murse (Osijeka), Salone (Solina), Salve (Esztergoma), Senie (Senja) in Soklosa 
(Siklósa?, 25 km južno od Pécsa) pričajo o prisotnosti judov v rimskem času vse do 5. stoletja, 

Castillón, Aurgi=Jaén, Sturgi=Los Villares, Illiturgi=Las Cuevas de Lituergo, Viatia=Baeza, Tuia=Toya, Tutugi=La 
Galera, Egabro=Cabra, Epagro=Aguilar de la Frontera.

37 V. Masonae ep. Emerit., c. 9, Acta Sanctorum Nov. I, str. 327 in nasl.
38 Aurasius ep. Frogani, Epp. Visigothicae 20, ur. W. Gundlach, MG Epp. 3, 1892, str. 689 in nasl.
39 III. Toletanum, c. 14; Linder II, 83 [839], str. 484: …Iudaeis non liceat… mancipium Christianum in usus 

proprios conparare…
40 Prim. zgoraj op. 9.
41 LV XI, 3,1, Zeumer, str. 404: Si quis transmarinus negotiator aurum, argentum, vestimenta vel quelibet orna­

menta provincialibus nostris vendiderit et conpetenti pretio fuerint venundata, si furtiva postmodum fuerint adprobata, 
nullam emtor calumniam pertimescat...

42 F. Lotter, Talmudisches Recht in den Judenprivilegien Heinrichs IV., Archiv für Kulturgeschichte 72, 1990, 
zlasti str. 26–33.

43 LV XII,2,18, Linder II, 45 [542], str. 282, 43–47; Tomus Egicani, Conc. Tolet. XVI, 693, Linder II, 90 [859], 
str. 524,89 in nasl.: …Nemo ex iisdem Iudaeis in perfidia durantibus ad cataplum pro quibusllibet negotiis peragendis 
accedat neque quodcumque cum Christianis commercium  agere audeat...

44 LV XII,3,19; 24; Linder II, [561], str. 320; [566], str. 326; prim. tudi LV XII,2,15, [539], str. 275 in nasl.



13ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

k temu pa je treba prišteti še napis nekega Panonijca iz Oescusa v provinci Moesia Inferior.45 
Aquincum in Mursa sta verjetno imela sinagogo, kontinuirane prisotnosti judov pa na tem 
prostoru ni mogoče dokazati.

Razmere v severozahodni Afriki so drugačne; v Kartagini je že v 3. stoletju življenje judov 
cvetelo, tako da je nič manj kot šest rabinov, ki so prišli od tam, omenjenih v Talmudu.46 S tega 
področja izvira 63 uporabnih napisov; kar 39 jih najdemo na samem judovskem kartažanskem 
pokopališču v Gamartu, vendar pa nekateri med njimi niso zanesljivo judovski. Medtem ko 
je do 55 judovskih napisov zbranih v Kartagini in provinci Africa Proconsularis, ponujajo 
druge province (Tripolitana, Byzazena, Numidia) ter tri mavretanske province (Sitifiensis, 
Caesariensis, Tingitanis) zgolj razpršene naključne najdbe, ki pa vendarle dokazujejo, da je 
bilo judovsko prebivalstvo razširjeno po celotnem latinsko govorečem območju severne Afrike 
– od Tangerja do Sirte (Tripolitanija je že grško govoreča).

Toda ker večina napisov ni bila datirana, tisti, ki so bili, pa segajo samo do 5. stoletja, 
ostaja vprašanje o kontinuiteti judovskega prebivalstva po diskriminatornih ukrepih, ki jih 
je ob koncu vandalske države za jude odredil Justinijan, zaenkrat odprto. 37. Justinijanova 
novela De Africana ecclesia iz leta 535 je podobno kot za donatiste in arijance tudi za jude 
odredila, da morajo sinagoge spremeniti v pravoverne cerkve in da ne smejo več (skrivaj) 
izvajati svojih verskih obredov. Glede na neuspeh poznejših prisilnih spreobrnitev v bizan-
tinskem cesarstvu in glede na oddaljenost omenjenih provinc od glavnega mesta je malo 
verjetno, da so bili ti ukrepi pri afriških judih učinkoviti, še zlasti ker sta si država in Cerkev 
na tem območju v prvi vrsti prizadevali za to, da iztrebita močne heretične cerkve, poleg tega 
pa sta bili osredotočeni na dolgotrajno vojno, v kateri sta skušali pokoriti državo Vzhodnih 
Gotov. Zato smemo domnevati, da se je očitno številno judovsko prebivalstvo severne Afrike 
ohranilo do prihoda Arabcev in da so se po arabsko-mavrski invaziji v Španiji v 7. stoletju 
ravno deli tega prebivalstva naselili v andaluzijskem kalifatu, ki je kmalu zatem zacvetel, in 
okrepili tamkajšnje judovsko prebivalstvo.

Če povzamemo: na podlagi judovskih zapisov, še bolj pa na podlagi krščanskega literarnega 
in administrativnega izročila se je pokazalo, da je kontinuiteta judovskega prebivalstva v času 
med pozno antiko in zgodnjim srednjim vekom verjetna za vso Italijo, v Galiji za območje 
južno od Loare, v Španiji pa vsaj za Katalonijo, a najbrž tudi za Andaluzijo. Ker je izročilo 
večinoma naključno, ne dopušča zanesljivih podatkov o gostoti judovske poselitve ter o številu 
in lokacijah judovskih skupnosti v tem obdobju, a navsezadnje je tudi o prisotnosti judov v 
Zahodnem rimskem cesarstvu v pozni antiki le malo znanega.

***
V času cesarja Teodozija in njegovih naslednikov moramo predpostaviti eksistenčno krizo 

in občuten upad judovskega prebivalstva v celotnem cesarstvu, še zlasti pa na Zahodu. Ta 
kriza je trajala približno od verskega edikta Teodozija I. iz leta 380 in temu ustreznih skle-
pov carigrajskega koncila iz leta 381, katerih namen je bil zatreti heretike in pogane, pa do 

45 CIJ, ur. J.-B. Frey, I (2. izdaja), ur. B. Lifschitz, New York 1975; str. 62; 487–492; D. Gáspár, Christianity in 
Roman Pannonia, British Archaeological Reports (BAR), International Series 1010, 2002, str. 21; 42 in nasl.; 47; 99; 
208; 227 in nasl.; A./J. Šašel, Inscriptiones Latinae, Situla 5, Ljubljana 1963, str. 61 in nasl.; A./J. Šašel, Inscriptiones 
Latinae, Situla 19, Ljubljana 1978, str. 169; H. Solin, Juden und Syrer im westlichen Teil der römischen Welt, ANRW 
II, 29, 2, 1982, str. 761 in nasl.

46 O severozahodni Afriki gl. Y. Le Bohec, Juifs et Judaisantes dans L’Afrique Romaine. Remarques onomasti 
ques. Antiquités africaines 17, 1981, str. 209–229; tukaj str. 211; Solin, Juden und Syrer, str. 770–779; Lotter, Gra-
binschriften, zlasti 92 in nasl., Tab VIII, str. 138. V samem Talmudu piše Bab. Men. 110a: /.../ Kot pravijo nekateri 
/.../: Od Tyrusa do Kartagine ljudje poznajo Izrael in njegovega Očeta v nebesih /.../



14 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

promulgacije Teodozijevega kodeksa (Codex Theodosianus = CTh) in 3. novele Teodozija II. 
iz leta 438.47 Teodozijev verski edikt sicer jude omenja prav tako malo kot carigrajski kon-
cil, razumeti pa ga je bilo mogoče v smislu, da bodo vsi tisti prebivalci cesarstva, ki se niso 
izrekli za katoliško vero v troedinega Boga, v prihodnje obsojeni na izgubo časti (infamijo), 
da bodo ob božje hrame in da jih bodo doletele nadaljnje kazni.48 Vendar pa najbrž številni 
predstavniki Cerkve, še bolj pa to velja za večinoma zgolj površno pokristjanjene množice, 
niso mogli uvideti, da je izobčenje sicer zadevalo heretike in pogane, ne pa tudi judov in da 
bo zato enotnost vere, za katero so si prizadevali, ostala neuresničena.

Škof takratnega glavnega mesta, Ambrozij iz Milana, je v tem smislu leta 388 v obliki 
»svete laži« priznal, da je sam požgal neko sinagogo oziroma dal naročilo za požig, »zato da 
ne bi bilo več nobenega kraja, kjer Kristusa zanikajo«. Povod za to so bili izgredi krščanske 
drhali, ki jih je spodbudila Cerkev, nanje pa prvič naletimo leta 388 v Kaliniku (Kallinikonu) 
ob Evfratu. Drhal, ki so jo naščuvali, je najprej požgala svetišče gnostične sekte, zatem pa še 
sinagogo. Pred tem je bila pod uzurpatorjem Maksimom že požgana sinagoga v Rimu.49 Ker 
je bil Ambrozij leta 388 v Ogleju, je Lellia Cracco Ruggini na podlagi njegove trditve, da je 
sam požgal neko sinagogo, sklepala, da je požgal tudi oglejsko sinagogo.50 Tudi sicer je za ta 
čas – predvsem na Vzhodu, tu in tam pa tudi na Zahodu – na podlagi literature in arheoloških 
izkopavanj mogoče ugotoviti, da so precejšnje število sinagog uničili oziroma spremenili v 
cerkve, včasih pa so bile s tem povezane tudi prisilne spreobrnitve. Še posebej dobro smo 
poučeni o spreobrnitvi judov z Menorke leta 418, do katere je prišlo na škofovo pobudo in ki 
je bila povezana z uničenjem sinagoge ter s postavitvijo cerkve na njenem mestu.51 Na velike 
izgube judovskega prebivalstva v tem času tu in tam opozarjajo tudi v literaturi. Tako škof 
Kromacij iz Ogleja (387–407) v svojem komentarju Matejevega evangelija ugotavlja, da je 
že veliko judov konvertiralo in da človek vsak dan sliši za nove spreobrnitve.52 V ta kontekst 
najbrž spada tudi reskript cesarja Honorija za predstojnika ravenske judovske skupnosti, ki 
je bil verjetno izdan zaradi pritožbe iz leta 416. Cesar v njem graja dejstvo, da v številnih 
provincah judje v krščanstvo niso prestopili iz verskega prepričanja, temveč zaradi obtožb ali 
drugih oblik pritiska; torej ne zaradi predanosti veri, temveč s prevaro in hlinjenjem. Cesar tem

47 F. Millar, The Jews of the Graeco–Roman Diaspora, v: J. Lieu et al. (ur.), The Jews among Pagans and Christians 
in the Roman Empire, 1992, str. 116 in nasl.; Lotter, Zwangsbekehrung, str. 321 in nasl. z op. 93 in nasl.

48 C. Th. XVI,1,2, ur. P. Krueger/Th. Mommsen, 1905, 833: …Hanc legem sequentes Christianorum catholico­
rum nomen iubemus amplecti, reliquos vero dementes vesanosque iudicantes haeretici dogmatis infamiam sustinere 
nec conciliabula eorum, ecclesiarum nomen accipere, divina primum vindicta, post etiam motus nostri....ultione 
plectendos.

49 Ambrosius ep. Mediolan., Ep. 40, Imperatori Theodosio, c. 6–23; 41, Sorori, c. 27 in nasl., MPL 16, stolpci  
1148 (1103)–1157 (1110); 1168 (1121) in nasl., CSEL 82,3, str. 54 in nasl., zlasti 59 (c. 8): Oh beatum mendacium… 
habes confitentem reum. Proclamo quod ego synagogam incendeim, certe quod ego illis mandaverim, ne esset locus 
in quo Christus negaretur…

50 R. Bratož, Aquileia tra Teodosio e i Longobardi, v: Antichità altoadriatiche LIV, Triest, 2003, str. 493 in 
nasl.

51 S. G. Foerster, A Survey of Ancient Diaspora Synagogues, v: L. I. Levine (ur.), Ancient Synagogues revealed, 
Detroit 1982, str. 164–184, zlasti 167–170; A. F. Krabeel, The Diaspora Synagogue Archaeological and Epigraphic 
Evidence since Sukenik, ANRW II, 19, 1, 1979, str. 497 in nasl. (Stobi). O sinagogi na Menorki prim. zgoraj str. 7 
z op. 35.

52 Chromatius von Aquileja, Tractatus in Matthaeum 35,8, ur. A. Hoste, CCL 9A, str. 37: ...et de synagoga multos 
conversos legimus vel converti cotidie ad cognitionem Christi videmus... (Za prijazno posredovanje tega podatka se 
zahvaljujem Rajku Bratožu ); prim. poleg tega zgoraj str. 7 in op. 7.



15ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

judom v primeru, da še niso krščeni, dovoli, da se vrnejo k judovski veri, saj bo za krščansko 
skupnost to boljše.53

O pritisku, ki so ga takrat izvajali nad judi, res pričajo predvsem cesarjevi dekreti, ki so 
bili izdani v tem času. Ko je Teodozij škofu iz Kalinika pripisal krivdo za zgoraj omenjeno 
uničenje sinagoge in zahteval odškodnino, ga je škof Ambrozij iz Milana z grožnjo o eksko-
munikaciji prisilil, da je ukaz umaknil.54 Toda Teodozij I. je – najbrž zaradi poznejših podob-
nih dogodkov – leta 393 za comesa in vojaškega poveljnika prefekture Oriens izdal edikt s 
temeljno ugotovitvijo, da judovske verske skupnosti ne prepoveduje noben zakon. Kljub temu 
so ponekod ovirali sestajanje judov in pod pretvezo krščanske vere uničevali ali ropali sina-
goge. Cesar je vojaškega poveljnika pozval, naj tovrstne kršitve zakona prepreči s primerno 
strogostjo.55 Kljub temu je očitno tudi v naslednjih letih prihajalo do napadov, najbrž zlasti v 
prefekturi Ilirik (Vzhod), saj je Arkadij, cesar Vzhodnega rimskega cesarstva, leta 397 v ediktu 
za tamkajšnjega prefekta zahteval, naj poskrbi za zaščito judov in ohranitev miru v judovskih 
skupnostih.56 Naslednje leto je Arkadij v nekem drugem odloku za prefekta Oriensa poudaril, 
da judje živijo po rimskem in splošnem pravu ter da so podvrženi rimskim zakonom. Svojo 
sodno oblast smejo izvajati samo pri verskih zadevah, v primeru obojestranskega sporazuma 
pa tudi v civilnih zadevah.57

Izgredi očitno dosežejo vrhunec leta 423 na Vzhodu; takrat namreč Teodozij II. v več 
ediktih za pretorijanskega prefekta Vzhoda, Asklepiodota, v nasprotju s prejšnjimi časi vse 
bolj odločno zahteva kazenske sankcije. Po odloku iz februarja leta 423 se v prihodnje ne sme 
razlastiti ali požgati nobena sinagoga. Če se Cerkev po objavi zakona (iz leta 420) spet polasti 
kakšne sinagoge ali jo celo že posveti, je judovski skupnosti treba odstopiti ustrezno zemljišče 
za gradnjo nove sinagoge. Na koncu odloka je zapisana naslednja omejitev: nove sinagoge se 
(v drugih primerih) ne smejo graditi, lahko pa se renovirajo stare. Že aprila nov edikt judom 
zagotovi zaščito pred telesno poškodbo in pregonom ter pred razlastitvijo in požigom sinagog. 
Tretji zakon iz tega leta sprva vključuje tako prepoved gradnje novih sinagog kot tudi varovanje 
posestnega stanja, za kršitve pa določi ustrezne kazni: kristjani, ki pod pretvezo vere izvajajo 
nasilje nad miroljubnimi in zakonom zvestimi judi oziroma pogani ali pa jih oropajo, morajo 
izgubo nadomestiti trikratno ali štirikratno.58

Ta besedila po eni strani potrjujejo, da so Teodozij I. in njegovi nasledniki v skladu s tradi-
cijo rimskih cesarjev ob pravoverni veroizpovedi še naprej dopuščali zgolj judovsko in da so 
bili judom pripravljeni zagotoviti nemoteno izvajanje ritualov in verskih obredov. Uveljavljanje 
teh načel v nasprotju s težnjami po nasilnem zatiranju (tudi) judovstva, ki so bile v cerkvenih 
krogih takrat očitno zelo razširjene, je potemtakem treba obravnavati kot odločilen pogoj za 
sobivanje kristjanov in judov v srednjeveški Evropi.

Bistvena podlaga za ta proces so določbe o judih v rimskem pravu, ki so jih – prav v spopadu 
s protijudovskimi težnjami v Cerkvi – sprejemali zlasti pod krščanskimi cesarji od Konstantina 
naprej, in sicer še posebej po tem, ko je bila z nicejsko veroizpovedjo pod Teodozijem I. v letih 

53 CTh 16,8, 23, Linder I, 43, str. 275 in nasl.: …propter evitationem criminum et pro diversis necessitatibus 
Iudaicae religionis homines obligatos ecclesiae se consortio sociare voluisse didicerimus, non id devotione fidei sed 
obreptione simulandum fieri. Unde provinicarum iudices, in quibus talia commissa perhibentur..., gl. o tem tudi Lotter, 
Zwangsbekehrung, str. 297 in nasl. ter napotitev k CTh 16,9,3, Linder I, 42, str. 272 in nasl., reskript je naslovljen na 
vodje ravenske skupnosti, tokrat z opozorilom o nezakonitih dekretih, ki so usmerjeni proti judom in njihovi pravici, 
da nemoteno razpolagajo s krščanskimi sužnji.

54 Ambrosius, Ep. 40,8; 20; MPL 16, st. 1151 (1104); 1155 (1108).
55 CTh 16,8,9, Linder I, 21, str. 189 in nasl.: Iudaeorum sectam nulla lege prohibitam satis constat…
56 CTh 16,8,12; 25; prav tam, 25; str. 197 in nasl.; 47; 287 in nasl.
57 CTh 2,1,10; prav tam, 28; str. 204–211. Ta zakon je prevzel tudi Codex Iustinianus, gl. prav tam CI 1,9, 8. 
58 CTh 16,8,25; 26; 27; 1,10, 24; CI 1,11,6; prav tam, 47 in nasl., str. 287–301.



16 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

380/381 krščanska vera razglašena za državno. Te določbe so zbrane v pravni zbirki Codex 
Theodosianus iz leta 438 in načeloma tudi še v Codex Iustinianus iz leta 534 s pripadajočimi 
novelami. Seveda ni mogoče prezreti, da stoji nasproti dopuščanju izvajanja judovske religije 
veliko število restriktivnih ukrepov. Vendar pa splošna ocena zakonov o judih ne sme izhajati 
iz selektivnega izbora zgolj tistih določb, ki omejujejo pravice judov.

Codex Theodosianus in 3. novela Teodozija II. (vključno s Constitutiones Sirmondianae) 
skupaj obsegata 56 besedil, vzetih iz 47 ediktov. V posameznih besedilih je tu in tam mogoče 
najti več posameznih določb. Do približno reprezentativnega pregleda in izčrpne ocene lahko 
pridemo samo, če besedila razčlenimo na posamezne izjave, te pa nato razvrstimo v katego-
rije, ki se med seboj kar se da jasno razlikujejo. Pri tem je najprej treba ločiti med predpisi, 
ki specificirajo in stabilizirajo položaj judov, in tistimi, ki jude omejujejo in diskriminirajo. 
K prvi skupini predpisov moramo poleg privilegijev (11) in golih določb za pravno varstvo 
(15) šteti tudi predpise (16), ki ohranjajo pravice judov in jih izenačujejo s pravicami drugih 
ter v nekaterih primerih tudi razveljavljajo dotedanje privilegije, vendar pa niso usmerjeni 
neposredno k diskriminaciji.59

Praviloma je od teh predpisov brez težav mogoče ločiti tiste (14), ki judom omejujejo 
pravice in jih degradirajo, ter obsežen kompleks ukrepov (17), povezanih s prozelitizmom in 
apostazijo, torej ukrepov, ki se nanašajo na širjenje krščanske vere. Razmerje med »pozitiv-
nimi« in »negativnimi« besedili je potemtakem 42 proti 31. Medtem ko spada omenjenih 11 
privilegijev v čas med letoma 330 in 412, je bila prva izmed 15 uredb za pravno varstvo judov 
sprejeta šele leta 393, zadnja pa leta 426; gre torej za obdobje, ko je bil obstoj judov še posebej 
ogrožen. Kategorijo omejevanja pravic s skupno 14 besedili je od kategorije ohranjanja vere (tj. 
prizadevanja za preprečitev spreobračanja nejudov v judovsto) s 17 prepovedmi prozelitizma 
in apostazije mogoče ločiti le s težavo.

K privilegijem spadajo delna oprostitev obveznosti članstva v kuriji, obveznosti o na-
stanitvi vojakov in obveznosti opravljanja ladijskega prevoza, priznanje interne judovske 
sodne oblasti, pozneje razveljavljena potrditev prednostnih pravic za judovskega patriarha 
v Palestini in oprostitev opravljanja uradnih dolžnosti v času judovskih praznikov.60 Druga 
kategorija zadeva pravni položaj judov kot rimskih državljanov, zaščito sinagog in svobodno 
opravljanje verskih obredov, posedovanje krščanskih sužnjev in razveljavitev nepravih oz. 
izsiljenih spreobrnitev.61 Izenačenje in ohranjanje pravic zadeva načelno dolžnost judov, da 
sodelujejo v kuriji, prepoved poligamije, zasmehovanja in žaljenja krščanstva, preprečevanje 
preganjanja konvertitov, sodne procese s kristjani na javnem sodišču, dovoljenje, da judje 
opravljajo delo v kuriji in advokaturo, ter spoštovanje krščanskih praznikov.62

K zmanjšanju pravic spadajo prepoved kupovanja nejudovskih sužnjev, prepoved pre-
vzema višjih dostojanstev, prepoved gradnje novih sinagog, znižanje položaja in poznejša 
razveljavitev patriarhata ter odvzem davkov.63 Glavni namen negativne zakonodaje pa so že 
od predkrščanskega cesarskega prava prevzete prepovedi spreobračanja nejudov k judovstvu 
(prozelitizem), prepoved apostazije, obrezovanja nejudov in »mešanih zakonov«.64

Codex Theodosianus iz leta 438 – predvsem s posredovanjem v času Alariha II. skrajšane 
verzije Lex Romana Visigothorum (LRV) oziroma Breviarium Alarici iz leta 506 – je za zahod
no Evropo vrsto stoletij predstavljal pravno normo in s tem tudi temelje za življenje judov v 

59 Prim. o tem in o sledečem Prilogo 1 na koncu članka.
60 CTh 2,1, 10; 2,8, 26=8,8, 8; 7,8, 2; 16,8, 2; 4; 6; 8; 10; 13; 15; 17.
61 CTh 2,1, 10; 9,45, 2; 16,8 in nasl.; 11 in nasl.; 20 in nasl.; 25–28; 16,9, 3 in nasl.; 16,10, 24.
62 CTh 12,1, 99; 157 in nasl.; 165; 15,5, 5; 16,5, 44; 46; 16,8, 1; 3; 5; 21 in nasl.; 24; 3. Nov. Th.
63 CTh 16,5, 46; 16,8, 14; 16; 18; 22; 24 in nasl.; 27; 29; 16,9, 5; Sirmond. 6; 3. Nov. Th.
64 CTh 3,1, 5; 3,7, 2; 9,7, 5; 16,5, 43; 16,7, 3; 7: 16,8,1; 6 in nasl.; 19; 22; 26; 16,9, 1–4; 3. Nov. Th.



17ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

krščanskem okolju. Ta kodeks je služil za osnovo tudi rimskemu pravu v Codex Iustinianus iz 
leta 534. Judovsko pravo v Codex Iustinianus je obsegalo le še 35 besedil, vključno s petimi 
novelami, vendar pa jih je 27 prevzetih iz 5. stoletja (v glavnem iz Codex Theodosianus oziroma 
iz 3. novele Teodozija II.), zgolj trije edikti in pet novel pa so napisani na novo. Razmerje med 
»pozitivnimi« in »negativnimi« določili se sicer očitno obrne, vendar pa odločilno poslabšanje 
stanja pomenijo zgolj tri stvari – dokončna odredba prepovedi o posedovanju krščanskih 
sužnjev, posegi v liturgijo, in sicer s prepovedjo komentarjev (Deuterosis = Mišna, midraši), 
ter omejitev branja v hebrejščini. Od teh poostritev je bila Zahodu – prek pravnih sklepov 
Gregorja Velikega – vse do resnične uvedbe Justinijanovega rimskega prava v poznem srednjem 
veku pravzaprav posredovana samo prepoved posedovanja krščanskih sužnjev.

V celoti gledano so omejitve in zmanjšanje pravic judom sicer prinesli nižji družbeni status, 
vendar pa načeloma niso ogrožali njihovega obstoja. Poleg tega uzakonjeni edikti tudi v rimski 
državi niso neposredno predstavljali splošno veljavnega prava, ampak je njihova konkretna 
uporaba ostala domena dostojanstvenikov– od pretorijanskih prefektov do dostojanstvenikov 
v upravi provinc. Ti so se morali neredko spopasti z lokalnimi pravnimi običaji, pogosto pa 
je bilo nanje mogoče vplivati z raznimi podkupninami. To še zlasti velja za uporabo rimskih 
pravnih pravil v germanskih nasledstvenih državah.

Znotraj krščanske cerkve so glede vprašanja, kako obravnavati jude, obstajala različna, celo 
nasprotujoča si stališča. Po eni strani je Avguštin obstoj judovstva na pavlinski osnovi teološko 
utemeljil na sicer zelo ambivalenten, a vendar precej pozitiven način. Po njegovem mnenju je 
Božja previdnost jude razsejala po vsem svetu, da bi s svojimi knjigami, z Božjo postavo, ki je 
sami niso razumeli, pričali o resnici krščanske vere. Zato bi morali še naprej živeti med nami, 
vse dokler se na koncu ne bodo spreobrnili.65 Ker je teološki antijudaizem (ki se je razvil iz 
biblične eksegeze, nanj pa naletimo v številnih protijudovskih traktatih (Adversus Iudaeos), ki 
kar naprej ponavljajo stereotipe o judih) tudi za Avguština ostal uradno obvezujoč temelj, ker 
je bila zapoved o širjenju krščanske vere še naprej zgolj enostranska in ker se je vedno znova 
poudarjal nižji položaj judov, je bilo dopuščanje judovstva zelo omejeno, o pravi strpnosti pa 
v tem obdobju in tudi pozneje, vse do časa razsvetljenstva, seveda ni mogoče govoriti.

V nasprotju s tem drugi cerkveni očetje, na primer Avguštinov sodobnik Janez Krizostom 
(ki je umrl leta 407), v zaostrujočem tolmačenju antijudaistične teologije in z agresivno pole-
miko jude predstavljajo predvsem kot preganjalce prerokov in morilce Boga, ki so za vekomaj 
zavrženi in ne morejo pričakovati nobenega odpuščanja.66 Očitek o neodpustljivem umoru 
Boga je značilnost te teologije prekletstva, ki jo loči od avguštinsko-pavlinske usmeritve, 
saj slednja jude z opozorilom na citat iz Lukovega evangelija (23,34) »Oče, odpusti jim, saj 
ne vedo, kaj delajo«, zlasti pa na stavek »Kajti ko bi jo /Božjo modrost, op. prev./ spoznali, 
Gospoda veličastva pač ne bi križali« iz 1. pisma Korinčanom (2,8).67 Krizostomova polemika 
v glavnem izhaja iz njegove ogorčenost nad vplivom, ki so ga judovska religija in judovski 

65 Augustin, De civitate Dei, 18,46; poleg tega gl. H. Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Iudaeos-Texte 
und ihr literarisches und historisches Umfeld I, 19953, str. 352–362, zlasti 354 in nasl. z opombami in literaturo.

66 Schreckenberg, Adversus–Iudaeos I, str. 320–329 z opombami in literaturo.
67 Lk 23,34: Pater, dimitte illis, non enim sciunt quid faciunt...; 1 Kor: …si enim cognovissent, numquam dominum 

gloriae crucifixissent; prim. Augustin, In psalm. 65,5; ur. E. Dekkers/J. Fraipont, CCL 39, str. 843;  Gregor I., Moralia 
9,28,44; ur. M. Adriaen, CCL 143, str. 487; gl. o tem J. Cohen, The Jews as the Killers of Christ in the Latin tradition 
from Augustin to the Friars, Traditio 39, 1983, str. 1–27. Zgornji argument še v visokem srednjem veku zastopajo 
zgodnji cistercijanci, Bernard iz Clairvauxa pa ga je zavrnil; gl. F. Lotter, Das Prinzip der »Hebraica veritas« und die 
heilsgeschichtliche Rolle Israels bei den frühen Zisterziensern, v: Die Bibel in jüdischer und christlicher Tradition, 
Festschrift für Johann Maier, 1993, str. 484 in nasl. Glede Pavla je seveda treba pripomniti, da je njegov odnos do 
judov, kot velja tudi za Avguština, vsekakor ambivalenten in dopušča različne ocene, prim. npr. Pismo Rimljanom 
9–11 s Prvim pismom Tesaloničanom 2,14 in nasl.



18 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

verski obredi še v njegovem času imeli na kristjane v Antiohiji. To nas opozarja na dejstvo, 
da cesarska zakonodaja, pa tudi teološki traktati sicer omogočajo zaključke o osebnih odnosih 
med kristjani in judi, da pa hkrati ostaja vprašljivo, v kolikšni meri so sploh lahko vplivali na 
njihovo sobivanje in vsakodnevne stike, ki so jih določali povsem drugi, nepravni interesi. 
Splošno priznanje norm rimskega prava, prenos teologije prekletstva na sodobne jude in 
končno ponotranjenje te teologije v legendah o krvi in umoru (ritualni umor, skrunitev hostij, 
zastrupitev vodnjaka) iz 13./14. stoletja so bili dolgotrajni procesi, ki so se v stalni napetosti 
in deloma zagrizenih spopadih med krščansko oblastjo in cerkvenimi instancami, pa tudi 
znotraj slednjih, vlekli cela stoletja, vse do poznega srednjega veka. Tako je že vzhodnogotski 
kralj Teoderik, sklicujoč se na rimsko pravo, judovske skupnosti večkrat zaščitil pred posegi 
s krščanske strani. Med letoma 509 in 511 so v Rimu krščanski sužnji umorili svoje judovske 
gospodarje, jezno ljudstvo pa je pozneje požgalo sinagogo. Teoderik je v odredbi za senat 
zahteval, da se proti krivcem uporabijo strogi zakoni.68 V isti čas sodita tudi reskripta za jude 
v Genovi. Prošnji teh judov, da bi smeli obnoviti sinagogo, Teoderik ustreže v tolikšni meri, 
kolikor to dopuščajo cesarski zakoni, ki pa po drugi strani prepovedujejo vsakršno olepševanje 
in povečevanje sinagog.69 Malo pozneje jim kralj ponovno prizna »stare zakone«, ki za jude 
predvidevajo privilegije.70 Tudi v zadnjem obdobju svojega vladanja, med letoma 523 in 526, 
Teoderik posreduje, ko duhovniki milanske cerkve nasilno kratijo pravice sinagoge.71

O dobrih odnosih med judi in vzhodnogotsko oblastjo priča tudi Prokopijevo poročilo o 
tem, kako so Belizarjeve čete leta 536 oblegale Neapelj. Medtem ko so bili mestni veljaki 
sprva deljenega mnenja, so se judje odločno zavzeli za obrambo mesta, obljubili, da bodo 
prebivalstvo oskrbeli z vsem potrebnim in zasedli obzidje na morski strani. Oboje govori o 
tem, da je bila v Neaplju trgovina osnova za obstoj judov in za njihove vezi s svetom.72 To 
potrjujejo tudi pravni odloki papeža Gregorja I. v času med letoma 595 in 599, ko so neapeljski 
trgovci iz »oddaljenih« krajev oziroma z »mejnih območij Galije« v Neapelj vozili poganske 
in krščanske sužnje.73 Papeži so v nasprotju z lokalnimi cerkvenimi dostojanstveniki, ki so 
kršili zakone, na splošno že od nekdaj zastopali načelo rimskega prava v prid judom. To se 
kaže že v stališču, ki ga je zavzel papež Gelazij I. (492–496), ko je judovski dominus tožil 
sužnja, ki je potem, ko je bil obrezan, poiskal zatočišče v cerkvi. Suženj je trdil, da je že od 
otroštva kristjan, in zato zahteval, da ga osvobodijo. Ta primer se je nedvoumno nanašal na 
enega od milejših predpisov v Codex Theodosianus.74 Gelazij je pristojnega škofa prosil, naj 
skrbno prouči zadevo, tako da zaradi morebitnih sužnjevih laži ne bi bila kršena niti pravila 
krščanske vere niti pravice (judovskega!) gospodarja.75

Sklicujoč se na rimsko pravo je tudi papež Gregor I. večkrat grajal škofe, ki so bili odgo
vorni za napade na jude in za razlastitve sinagog, do česar je torej še vedno prihajalo, in sicer 

68 Cassiodor, Variae IV; 43; ur. Linder II, 30 [403], str. 203 in nasl.
69 Cassiodor, Variae II,27, prav tam, [401], str. 201 in nasl.: …licentiam commodantes, quatenus costituta divalia 

permiserunt, nec aliquid ornatus fas sit adicere vel in ampliandis aedibus evagari… Prim. CTh XVI, 8,25 in 27; 3. 
Nov.; Linder I, str. 287 in nasl.; 297; 327.

70 Cassidor, Variae, IV,33, prav tam, [402], str. 202 in nasl.: …privilegia vobis debere servari, quae Iudaicis 
institutis legum provida decrevit antiquitas…quaecumque legum statuta moverunt circa vos, illibata serventur…

71 Cassiodor, Variae, V,37; prav tam, [404], str. 205 in nasl.
72 Prokop., Gotenkriege, 1, 8, 41; 10, 24 in nasl., ur. O. Veh, München 1966, str. 64; 96 in nasl.
73 Gregor I., 6,29, Linder II, [713], str. 429 in nasl.: …paganos, quos mercimonii causa de externis finibus 

emerint...; 9, 105, str. 436: ...pro christianis mancipiis, quae Iudaei de Galliarum finibus emunt...hanc illis a diversis 
iudicibus rei publicae iniungi atque evenire, ut inter paganos et Christiani pariter  comparentur...

74 CTh 16,9,1; Sirm. 4; prim. 16,9, 3; Linder I, 10, str. 139 in nasl.; 42, str. 272.
75 Gelasius, Fragment 43, ur. Linder II, 54 [700], str. 416.



19ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

v Terracini76, Palermu77 in Cagliariju78. Papež Gregor I. si je seveda prizadeval, da bi uveljavil 
predpis (ki je bil objavljen v dekretih med letoma 527 in 535, dokončno pa ga je zapovedal 
Codex Iustinianus), po katerem judje niso več smeli imeti krščanskih sužnjev.79 Zato je določil, 
da se smejo sužnji, ki so jih uvozili neapeljski trgovci in ki želijo prestopiti v krščanstvo, ter 
krščanski sužnji v roku treh mesecev oziroma 40 dni še prodati krščanskim interesentom, 
»zato da trgovci ne bi mislili, da se na nespameten način ovirajo njihovi posli«. Po preteku 
teh rokov je bilo treba sužnje brez odškodnine osvoboditi.80

Drug Gregorjev pisni odgovor za škofa Venancija iz Lunija, napisan leta 595, ugotavlja, 
da imajo judje v tem mestu (ki leži vzhodno od današnjega mesta La Spezia) ne le v hišah, 
ampak tudi na posestvih (possessiones) kljub zakonski prepovedi še vedno krščanske sužnje. 
Gregor zahteva, da sužnje v hišah osvobodijo, drugim sužnjem pa dodelijo status kolonov, saj 
so že dolgo časa zadolženi za obdelovanje zemlje.81 Malo verjetno je, da gre tu za osamljen 
primer in da so judje šele po propadu rimskega cesarstva pridobili zemljiško posest.

Gregor si je tudi prizadeval, da bi na območju frankovske države osvobodil krščanske 
sužnje, ki so bili v lasti judov. Temu je služila že njegova intervencija za štiri krščanske bra-
te v Narbonnu leta 597.82 Leta 599 je na kraljico Brunhildo ter na kralja Theudericha II. in 
Theudeberta II. naslovil pisma z enako vsebino; v njih je vse tri pozval, naj judom z ediktom 
prepovejo posedovanje krščanskih sužnjev, seveda pa se v tem primeru ni skliceval na rimsko 
pravo iz Codex Iustinianus, saj ga v frankovski državi niso ne poznali ne priznavali.83

Da so bili judje ves čas vključeni v zgodnjesrednjeveško družbo, je razvidno tudi iz skle
pov sinod v merovinškem obdobju. Te državne in regionalne sinode so se med letoma 465 
in 647/653 z judi ukvarjale v skupno 26 kanonih (vključno z Vannes 465 [1], Adge 506 [2], 
Epao 517 [1], Narbonne 589 [3]). Ti kanoni so v glavnem obravnavali pet tem: prozelitizem 
z apostazijo, posedovanje sužnjev ter prepovedi t. i. mešanih zakonov, preveč tesnih stikov 
oziroma skupnih obedov in prevzemanja dostojanstev.84 Vse te zapovedi je konec koncev 
mogoče šteti za preprečevanje spreobračanja nejudov v judovstvo in uvrstiti pod temu ustrezna 
določila iz Codex Theodosianus oziroma Lex Romana Visigothorum. Dejstvo, da se prepovedi 
(zlasti tiste o spreobračanju v judovstvo, o zasedanju položajev in o tesnih stikih) tako pogosto 
pojavljajo, kaže tudi na to, da te prepovedi niso bile preveč učinkovite,85 da so bile tesne in 
prijateljske vezi med judi in kristjani v javnem življenju še vedno prej pravilo kot izjema ter 

76 Gregor I., Ep. 1,34; 2,6; prav tam, 55 [702], str. 417; 421 in nasl.: …sicut Romanis vivere legibus permittuntur, 
annuente iustitia actosque suos ut norunt nullo impediente disponant…; o tem in o nadaljnjem gl. tudi spodaj str. 
27 in nasl. z op. 123–128.

77 Gregor I., Ep. 8,25; 9,38; prav tam, [716 in nasl.], str. 433 in nasl.: …fraternitas vestra legis serie diligenter 
inspecta ita eis, quicquid hac de re  decretum est, custodire debeat ac servare…

78 Gregor I., Ep. 9,196; prav tam, [719], str. 438 in nasl.: …sicut legalis definitio Iudaeos novas non patitur 
erigere synagogas, ita quoque eos sine inquietudine veteres habere permittit…

79 CJ 1,10,2; 1,3, 54, 8 in nasl., ur. Linder I, 59; 61; str. 370 in nasl.; 377.
80 Gregor I. Ep. 6,29; 9,105; Linder II, [713; 718], str. 429 in nasl.; 436 in nasl.
81 Gregor I., Ep. 4,21; prav tam, [710] str. 426: …secundum piissimarum legum tramitem nulli Iudaeo liceat 

Christianum mancipium in suo retinere dominio…qui in possessionibus eorum sunt…quia colendis terris diutius 
adheserunt utpote conditionem loci debentes, ad colenda quae consueverant rura permaneant…cuncta quae de colonis 
vel originariis iura praecipiunt, peragant… Glede zadevnih Justinijanovih ediktov gl. zgoraj op. 61.

82 Gregor I., Ep. 7,21; prav tam, [714], str. 431 in nasl.
83 Gregor I., Ep. 9, 214 (213) in 216 (215); Linder II, [720 in nasl.], str. 440 in nasl.
84 Prim. o tem Prilogo 2 spodaj.
85 Prepovedi stikov: Vannes 465, c. 12; prav tam, 69, str. 466; Agde 506, c. 40; prav tam, 70, str. 467; Epao 517, 

c. 15; prav tam, 71, str. 468; III. Aurel. 538, c. 14; prav tam, 74, str. 470 ; Mâcon 581/3, c. 2; 15; prav tam, 76, str. 
473 in nasl.; Clichy 626/7, c. 13; prav tam, 79, str. 480; prepovedi zasedanja položajev: Clermont 535, c. 9; prav 
tam, 73, str. 470; Mâcon, c. 3; prav tam, 76, str. 474; Pariz 614, c. 17; prav tam, 78, str. 478; Clichy, c. 13; prav tam, 
79, str. 479 in nasl.



20 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

da so bili judje pravno popolnoma integrirani v družbo. Poleg tega je v teh sklepih pri vsakem 
od obravnavanih problemov mogoče videti jasen razvoj tematike; o »vztrajnem ponavljanju 
ustaljenih obrazcev« pri teh sklepih in pri zahodnogotskih sinodalnih aktih ne more govoriti 
nihče, ki se je s tem kompleksom listin in z njihovo tematiko ukvarjal malo bolj temeljito.86

Posebej poučna je pri tem obravnava vprašanja o pravici do zatočišča, ki so jo imeli sužnji 
judovskih gospodarjev. Po sklepu 1. državnega koncila v Orléansu (Aurelianum) leta 511 je bilo 
nesvobodnika, ki je v primeru, da je gospodar z njim grdo ravnal, poiskal zatočišče v cerkvi, 
tudi proti njegovi volji treba izročiti gospodarju, če je ta prisegel, da ga ne bo kaznoval. Če ga 
je gospodar nato vseeno kaznoval, so slednjega izobčili iz cerkve.87 Na ta kanon se je nanašal 
dekret kralja Klotarja I. (v Soissonsu), ki je vseboval podobno odredbo, a je obenem tudi že 
dopuščal poravnavo.88 Tudi 3. koncil v Orléansu iz leta 538 se je navezoval na to uredbo, ko 
je obravnaval pravice judovskih gospodarjev. Takrat je cerkvi veliko število spreobrnitev 
krščanskih sužnjev k judovski veri gospodarjev gotovo povzročalo mnogo skrbi. Vsekakor 
se je 3. koncil v Orléansu lahko skliceval na veljavno (rimsko) pravo, ki je prepovedovalo 
obrezovanje krščanskih sužnjev. Če so judovski gospodarji svoje sužnje kljub temu obrezali 
ali če so jih po tem, ko so iskali zatočišče, kljub prisegi o nekaznovanju protipravno kaznovali, 
duhovnikom takšnih sužnjev v primeru, da so znova prosili za zatočišče, ni bilo treba predati 
gospodarjem, so pa slednjim zaradi izgube sužnjev moral plačati primerno odškodnino.89

Ta uredba je razumljiva samo v povezavi z omejitvijo pravice do zatočišča, ki je bila 
sprejeta na 1. koncilu v Orléansu leta 511. Vendar pa cerkev načeloma ni soglašala s tem, da 
so krščanski sužnji še vedno služili judovskim gospodarjem. Zato so na 4. koncilu v Orléansu 
leta 541, sklicujoč se na starejše kanone, zahtevali sprejetje določila, da se sme vsak krščanski 
suženj, ki ne želi služiti judom, ob plačilu primerne vsote odkupiti, kristjane pa so pozvali, 
naj to določilo upoštevajo.90

Tukaj že nakazani dvom o učinkovitosti te odredbe se zdi več kot upravičen. Kako malo 
so zalegle te cerkvene odločbe, dokazuje dejstvo, da so se s tem problemom znova ukvarjali 
na 5. koncilu v Orléansu leta 549. Sklicujoč se na starejše zakone ta sinoda še enkrat sprejme 
predpis, po katerem smejo sužnja, ki išče zatočišče, potem ko njegov gospodar – »kdorkoli že 
je /.../ pogan ali pripadnik kakšne druge verske skupnosti /alterius sectae/« – priseže, da 
ga ne bo kaznoval, tudi proti sužnjevi volji znova izročiti v gospodarjevo last, zato da cerkev 
zaradi tega ne bi imela težav in da je ne bi obrekovali.91 Iz določil, ki omejujejo pravico sužnjev 
do zatočišča, je mogoče jasno razbrati, da so imeli judovski lastniki sužnjev (in tu zagotovo ne 
gre za male kmete in male družine) po frankovskem kraljevem pravu povsem enake pravice 
kot frankovski lastniki sužnjev in zemljiška gospoda, pa naj je šlo za kristjane ali pogane.

Da predpis, po katerem se smejo krščanski sužnji »za primerno vsoto« odkupiti od judov, 
ni učinkoval, potrjuje regionalna sinoda v Mâconu iz leta 581/582. Seveda se pojavlja dvom, 
da je bilo določilo o vsoti 12 solidov, ki je bilo sprejeto na tej sinodi, uspešno. Leta 626 je 
morala sinoda v Clichyju, ki je bila ena zadnjih merovinških državnih sinod, ob grožnji s kaz-
nijo obnoviti staro prepoved prodaje krščanskih sužnjev judom ali poganom, pa tudi prepoved 

86 Prim. Toch, Dunkle Jahrhunderte (kot v op. 26).
87 I. Aurel., c. 3, ur. C. De Clercq, Conc. Gall. II, C. Chr. S. L. 148 A, 1963, str. 5 in nasl.
88 Decretio Chlotarii, c. 15, ur. A. Boretius, MG CapRF, I, 1883, 3, str. 6.
89 III. Aurel., c. 14 (13), Linder II, 74, str. 470 in nasl.
90 IV. Aurel., c. 30; prav tam, 75, str. 472.
91 V. Aurel., c. 22, ur. DE Clercq, Conc–Gall. II, str. 156 : …si servus de promissione veniae datis sacramen­

tis  a domino exire noluerit, …egredi nolentem a domino eum liceat occupari, ut nullam quasi pro retentatione 
servi…molestiam aut calumniam paciatur ecclesia…Quod si aut gentilis dominus fuerit aut alterius sectae, qui a 
conventu ecclesiae probatur extraneus…personas requirat bonae fidei Christianas, ut ipsi in persona domini servo 
praebeant sacramente…



21ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

spreobračanja krščanskih sužnjev v judovstvo ter hudega mučenja krščanskih sužnjev. Za pri-
mer kršitve teh prepovedi je bilo – v nasprotju s težkimi kaznimi rimskega prava – zagroženo 
zgolj z odvzemom sužnjev.92 Tudi na zadnji generalni sinodi v nevstrijskem delu frankovske 
države, ki jo je med letoma 656 in 673 v Chalon-sur-Sâone sklical majordom Erchinoald, so 
morali ponovno pozvati k odkupovanju krščanskih sužnjev in prepovedati trgovino s sužnji prek 
meja bržkone tega dela države, saj bi bili krščanski sužnji sicer podvrženi judovski sužnosti.93 
V resnici ta pričevanja potrjujejo, da judom v frankovski državi še v 7. stoletju načeloma niso 
prepovedali krščanskih sužnjev, kot je sicer bilo določeno z uredbo v Codex Theodosianus, 
in da so se obstoječih določil bolj malo držali.

Pravzaprav jim je šele v naslednjih dveh stoletjih uspelo uveljaviti pravno pravilo, po 
katerem judje niso smeli imeti krščanskih sužnjev. Takšno je vsaj stanje, na kakršno po 7./8. 
stoletju, obdobju maloštevilnih virov, naletimo v karolinški frankovski državi. Tako se je po 
težki eksistenčni krizi na prelomu 4. in 5. stoletja judovska manjšina kljub vedno večjim iz-
gubam prebivalstva utrdila kot del provincialnorimske družbe ter v germanskih nasledstvenih 
državah na ozemlju nekdanjega Zahodnega rimskega cesarstva v Italiji, na jugu in v osrednji 
Galiji ter sprva tudi v Španiji na osnovi rimskega prava načeloma našla takšne pogoje, ki ji 
niso omogočali samo preživetja, ampak tudi ponoven razmah na sever in vzhod. A kot smo 
videli že zgoraj, tudi v zgodnjem srednjem veku – predvsem v zahodnogotski Španiji, pa tudi 
v merovinški državi in celo v Italiji – ni manjkalo prizadevanj (zanje sta pobudo dajala tako 
Cerkev kot kraljestvo), da bi jude s silo zatrli in prisilno spreobrnili.

Krščansko-judovski odnosi so bili najbolj obremenjeni v državi Zahodnih Gotov, in sicer 
zaradi cerkvenega pooblastila o širjenju krščanske vere, ki je rimsko pravo kot temelj tu po-
stavilo pod vprašaj. Pod Rekkaredom so s spreobrnitvijo Zahodnih Gotov h katoliški veri na 
3. državnem koncilu v Toledu sprejeli tudi dekret o judih, ki je sprva povzel in potrdil skoraj 
samo omejujoča določila iz rimskega prava oziroma iz Lex Romana Visigothorum (Brevia­
rium Alarici), ki ga je leta 506 sprejel Alarik II. Novost je bil samo krst otrok iz mešanih 
zvez (mešanega zakona ali konkubinata).94 Kralj Sisebut je že kmalu po prihodu na oblast 
iz Justinijanovega korpusa prevzel prepoved posedovanja krščanskih sužnjev, obenem pa 
vanjo vključil še krščanske najemniške delavce. Poleg tega je ukazal, naj tiste jude iz mešanih 
zakonov, ki so zavrnili krst, ločijo od njihovih žena in jih izženejo.95

V letih 614/615 je nazadnje ukazal, naj prislino krstijo vse jude. Datum kaže na sočasna 
poročila o nasilnem vedenju judov do kristjanov, ki je bilo povezano s tem, da so Perzijci zav
zeli Jeruzalem. Cerkev (zlasti škof Izidor iz Sevilje) je o zakonitosti prisilnih krstov odločno 
dvomila in jih je najbrž prav zato opravljala z ne prav veliko vnemo.96 Del judov se je krstu 
lahko izognil, drugi so poiskali zatočišče v frankovski državi, tisti, ki so bili krščeni, pa so 
kmalu spet prestopili v judovstvo. Kljub temu so prisilni krsti ustvarili pogoje, ki so skozi vse 
7. stoletje določali politiko zahodnogotskih kraljev do judov.

Bistveni so pri tem kanoni o judih, sprejeti na 4. koncilu v Toledu leta 633 pod kraljem 
Sisenandom, ki se je po obdobju pomiritve znova lotil tega problema, razglasil prisilne krste 
pod Sisebutom za veljavne in jih skušal obnoviti. Datum in sporočilo pisma, ki ga je cesar 

92 Clichy, c. 13, Linder II, 79, str. 479 in nasl.
93 Chalon, c. 9; prav tam, 81, str. 481.
94 III. Tolet., c. 14, Linder II, 83, str. 484, o tem nazadnje A. P. Bronisch, Die Judengesetzgebung im katholischen 

Westgotenreich von Toledo (Forschungen zur Geschichte der Juden A, 17), 2005, str. 23–27 (z literaturo). Pri navedbi 
literature se v nadaljevanju omejujemo na najnovejšo Bronischevo objavo, saj izčrpno obdela zgodnejšo literaturo in 
v glavnem pride do prepričljivih zaključkov.

95 LV 12,2,13 in nasl., Linder II, 45 [537 in nasl.], str. 268–273
96 Gl. o tem Bronisch, Judengesetzgebung, str. 42–60, zlasti 52 in nasl.



22 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

Heraklij I. leta 632 poslal frankovskemu kralju Dagobertu I. s pozivom, naj dajo v frankovski 
državi tako kot v bizantinskem cesarstvu vse jude krstiti,97 znova kaže na to, da je Bizanc vplival 
na zahodnogotskega kralja, pri tem da so imeli Zahodni Goti z Bizancem tako ali tako precej 
tesnejše stike kot Franki. Vprašljivi kanoni, ki so jih prevzeli v srednjeveške pravne zbirke, med 
drugim tudi v Decretum Gratiani, so zato bili pomembni tudi za odnos srednjeveške cerkve 
do judov. Odločilnega pomena je pri tem kanon 57. V prvem odstavku je sinoda oblikovala 
temeljna pravna načela, ki naj bi jih v prihodnje upoštevali in ki odločno obsojajo prisilno 
spreobrnitev: »Od zdaj naprej ne sme nihče nikomur vsiliti vere, kajti nihče ne sme biti rešen 
proti svoji volji, ampak zgolj na lastno željo, zato da se ne krši pravni red /.../. Vsak človek, 
ki veruje, bo rešen samo s pomočjo klica Božje milosti, s spreobrnitvijo, ki izhaja iz njegove 
lastne odločitve.« Toda drugi odstavek postavlja nasproti prvemu načelo, da morajo ljudje 
vero, ki so jo sprejeli, zaradi prejetih zakramentov obdržati, »zato da ta vera, ki so jo nekoč 
sprejeli, ne obvelja za ceneno in prezira vredno«.98 Šest drugih kanonov se temu ustrezno 
ukvarja z ukrepi proti konvertitom, ki so se vrnili k prejšnji veri: v skladu s kanoni 59–61 je 
njihove obrezane sinove in krščene otroke treba ločiti od njih ter jih krščansko vzgajati, pri 
čemer pa ti otroci vseeno ohranijo pravico dedovanja.99 Kanon 62 konvertitom prepoveduje 
stike z judi po veri, kanon 63 zahteva razvezo zakona med judom po veri in prisilno krščeno 
judinjo, če se jud ne da krstiti, otroke iz »mešanih zakonov« pa je po tem kanonu treba vzga
jati v krščanski veri.100 Dva druga kanona, 65 in 66, ponovita prepovedi, po katerih judje po 
veri ne smejo opravljati javnih funkcij ter ne smejo imeti in kupovati sužnjev. Kanon 64 pri 
odrekanju pravice do pričanja ne dela več razlike med judi, ki so se odkrito vrnili k prejšnji 
veri, in tistimi judi, ki so se izrekli za krščanstvo, saj so slednji sumljivi. Kralj Reccesvinth leta 
649 to pravno pravilo znova uvede, vendar pa po novem v primeru dokazane zvestobe veri za 
potomce krščencev ne velja.101 Ob tem postane jasno, da je treba pri judih v zahodnogotskih 
sinodalnih aktih še naprej razlikovati več skupin: jude po veri in prave konvertite, konvertite, 
ki so se javno vrnili k judovstvu, in nazadnje kriptojude, ki so jim neupravičeno pripisovali, 
da kot krščeni navidezni kristjani še naprej gojijo judovske običaje.

Kako zelo je kralj Sisenand pri svojem delovanju proti judom računal na odpor duhovščine 
in plemstva, razkriva kanon 58, po katerem »veliko škofov, duhovnikov in laikov s protekcijo 
podpira nevero judov«. Kot kaže veliko število podobnih odredb kraljev Chintile (iz leta 
638), Reccesvintha (iz leta 653/656) in Ervigija (še iz leta 681), grožnja z ekskomunikacijo 
ni imela posebnega učinka.102 V resnici se je veliko prisilnih konvertitov zelo kmalu vrnilo k 
judovstvu, tako da je moral kralj Chintila že leta 637 od krščenih judov v Toledu v kolektiv-
nem placitum (professio) izsiliti prisego, da bodo v prihodnje ostali zvesti krščanski veri. S 

  97 Gl. o tem spodaj str. 26 z op. 119.
  98 IV. Tolet., c. 57, Linder II, 84 [840], str. 486 in nasl.: ...hoc precepit sancta synodus: nemini deinceps ad 

credendum vim inferre..., non enim tales inviti salvandi sunt sed volentes, ut integra sit forma iustitiae…Qui autem 
iam pridem ad christianitatem venire coacti sunt,…quia iam constat eos sacramentis divinis adsociatos et baptismi 
gratiam  sucepisse,…oportet ut fidem…tenere cogantur,…ne ...fides quam susceperunt vilis ac contemtibilis habeatur; 
prim. Bronisch, Judengesetzgebung, str. 61 in nasl.

  99 Da gre tudi v kanonu 60 pri Iudaeorum filios vel filias za (krščene) otroke konvertitov, dokaže Bronisch, 
Judengesetzgebung, str. 64 in nasl.

100 Gl. o tem Bronisch, Judengesetzgebung, str. 65 in nasl.
101 IV. Tolet., c. 64; LV 12,2,10, Linder II, [847; 534], str. 490; 266 in nasl.
102 Conc. Tolet. IV, (633), c. 58 (Sisenand); X (656), c. 7 (Reccesvinth); XII (681), c. 9 (Ervigius); LV XII,2 (Rec-

cesvinth), c. 15 in nasl.; 3 (Ervigius), c. 9; 19; 22 in nasl.; 24 in nasl.; Linder II, str. 275–278; 320–329; 490 in nasl.; 
505–513; 519–521; gl. o tem Bronisch, Judengesetzgebung, zlasti str. 105–116. Že ob površnem branju teh besedil 
ni dvoma, da gre tu za proces reaktivnih ukrepov proti številčno očitno pomembnemu delu prebivalstva (ukrepov, 
ki postajajo vedno bolj ostri), ne pa za »energično ponavljanje ustaljenih obrazcev od koncila do koncila«, ki »se ne 
odzivajo na neposredna srečanja z judi«; prim. Toch, Dunkle Jahrhunderte, str. 11.



23ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

6. koncilom v Toledu je vse naslednje kralje obvezal, da pred prihodom na oblast zagotovijo, 
da bodo upoštevali dekrete o judih; iz tega lahko sklepamo, da so bili njegovi predhodniki pri 
tem nedosledni.103 Poznejši dekreti znova potrdijo sklepe 4. koncila v Toledu in v večkratnih 
potrjenih dogovorih (placita) zahtevajo nadzor nad uresničevanjem krščanske vere pri kon-
vertitih in nad izrekanjem priseg. Malo pozneje kralj Chindasvinth (642–653) zapove, da je 
tiste, ki so se rodili krščanskim staršem (tj. očitne konvertite druge generacije) in ki gojijo 
judovske rituale, treba kaznovati s smrtjo.104

Številni dekreti kralja Reccesvintha (653–672), posamezni sklepi 8. (653), 9. (655) in 
10. koncila v Toledu (656) ter placitum iz leta 655 podrobno opredelijo prepoved izvajanja 
judovskih ritualov in običajev, judom (tudi krščenim) odrekajo pravico do tega, da tožijo 
kristjane ali pričajo proti njim, prepovejo stike med krščenimi in nekrščenimi judi, za kršitev 
teh zapovedi pa predpišejo smrt s kamenjanjem ali z zažigom. Konvertiti morajo poleg tega 
priseči, da bodo v prihodnje živeli na krščanski način, opravljali svoje cerkvene obveznosti 
in da bodo zakonske zveze sklepali le še s starimi kristjani.105 Vsi ti ukrepi so bili očitno še 
naprej skoraj popolnoma neučinkoviti, saj je videti, da se je velika večina potomcev tistih 
judov, ki so jih pod Sisebutom prisilno krstili, izognila krstu ter še vedno gojila judovske 
rituale in običaje.

Ena od posledic odhoda judov iz Španije bi lahko bila tudi povečanje števila judovskega 
prebivalstva v Septimaniji z Narbonnom. V času kralja Wambe (672–680) je tu prišlo do 
upora. Dux Pavel (Paulus), ki je od kralja dobil pooblastilo, naj upor zaduši, je stopil na čelo 
upornikov in se v Narbonnu razglasil za kralja. Upora naj bi se udeležili tudi judje. Viri grajajo 
izredno dobro razumevanje med judi in kristjani, ki je pripeljalo celo do tega, da so nekateri 
kristjani prestopili k judovstvu.106 Potem ko je bil upor zadušen, naj bi Wamba jude izgnal iz 
Narbonna, vendar pa ta izgon gotovo ni bil dolgotrajen; še več – kralj Egica je očitno še vedno 
številne septimanijske jude izrecno izvzel iz svojih protijudovskih ukrepov.

Potem ko se je Wamba odpovedal prestolu, je njegov naslednik Ervigij na 12. koncilu v 
Toledu leta 681 s ponovno potrditvijo starih in 26 novih uredb skušal razrešiti še vedno nerešen 
judovski problem, pri čemer je sistem očitno manj učinkovitih kolektivnih potrjenih dogovo-
rov (placita) nadomestil z individualnimi prisegami, smrtno kazen pa s telesnimi kaznimi, z 
razlastitvijo in izgonom.107 Odredbe govorijo o judih le še na splošno, z »judi« pa so očitno 
mišljeni vsi, ki niso krščeni. Zanje se predpostavlja, da so brez izjeme potomci judov, ki so bili 
krščeni pod Sisebutom, zato veljajo za apostate, prepoved prisilnega krsta pa jih ne zadeva. 
Med ponovnimi preciziranji in razširitvami prepovedi, ki veljajo za jude in njihove podpor-
nike, si posebno pozornost zaslužijo pravna določila v Lex Visigothorum (LV). Dokazujejo, 
da sta zlasti duhovščina in plemstvo jude še naprej ščitita in da so judje še vedno prevzemali 
dostojanstva, delali kot upravniki posesti in izvajali kazensko oblast nad kristjani, očitno zato 
ker so bili zaradi svoje izobrazbe za te naloge bolje usposobljeni kot nejudje.108 Šibka oblast 
zahodnogotskih kraljev in odsotnost učinkovite organizacije upravljanja sta očitno privedli 
do tega, da zakonov in odlokov ni bilo mogoče uveljaviti po vsej državi.

103 6. Tolet., c. 3; Placitum (Confessio) Iudaeorum civitatis Toletanae, Linder II, [850], str. 491–500; Bronisch, 
Judengesetzgebung, str. 69–74.

104 LV 12, 2, 16, Linder II, [540], str. 277 in nasl.; Bronisch, Judengesetzgebung, str. 77 in nasl.
105 LV 12, 2, 3–17; 8. Tolet., Tomus; c. 12; 9. Tolet., c. 17; 10. Tolet., c. 7; Linder II, str. 261–279; 500–513;  

Bronisch, Judengesetzgebung, str. 80–88.
106 Bronisch, Judengesetzgebung, str. 89–95.
107 LV 12,3, 1–28; 12. Tolet., Tomus, c. 9; Linder II, str. 284–332; 517 in nasl.; Bronisch, Judengesetzgebung, 

str. 102–110.
108 LV 12,3, 10; 17; 19; 12. Tolet., c. 9, 10; 17,19; Linder II, str. 299 in nasl.; 318 in nasl.; 320 in nasl.; 517 in nasl.



24 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

Ker so bili očitno tudi Ervigijevi ukrepi skoraj popolnoma neučinkoviti, je njegov nasled
nik Egica pripravil nove prisilne ukrepe. Eden od kraljevih dekretov govori o davku, ki so 
ga morda pobirali že dalj časa in ki je veljal za vse jude, plačevati pa so ga morale judovske 
skupnosti, in sicer po osebi. Tega davka je bil jud oproščen, samo če je osebno prisegel, da se 
bo zares spreobrnil h krščanstvu. Kralj je poleg tega judom in kristjanom prepovedal nadaljnje 
medsebojno trgovanje s prekomorskim blagom. Judom je v primeru, da se tega ne bodo držali, 
zagrozil s suženjstvom. V Tomus, kraljevem programskem govoru pred 16. koncilom v Toledu 
leta 693, je omenjeno tudi uničenje vseh sinagog.109

Toda še preden je bilo mogoče ugotoviti, kako učinkoviti so novi ukrepi, je s 17. koncilom 
v Toledu, leto dni pozneje, prišlo do zadnje zaostritve protijudovskih ukrepov. Dejstvo, da je ta 
koncil prišel na vrsto tako kmalu za prejšnjim in da je kot glavno temo na dnevni red izrecno 
postavil »izkoreninjenje strašne judovske nevere«, daje povodu, ki sta ga za ukrepe navedla 
kralj in koncil, določeno težo. Po tej navedbi so španski in prekomorski judje kovali zaroto, 
da bi se skupaj uprli kristjanom in prevzeli oblast. O verodostojnosti te informacije razisko-
valci v glavnem sicer dvomijo, vseeno pa glede na to, da za nenaden sklic novega koncila ni 
bilo pravega razloga, ter glede na politično konstelacijo v času, ko so muslimani skoraj že 
zaključili z osvajanjem Magreba, in politiko zatiranja, ki so jo vodili zahodnogotski kralji, 
ni mogoče kar vnaprej izključiti (kakršnekoli že) konspiracije z magrebskimi judi oziroma z 
islamskimi osvajalci. Na 17. koncilu v Toledu so sklenili, da bodo jude razlastili, jih skupaj z 
družinami pregnali z njihovih domov, jih naselili po različnih koncih države in zasužnjili, od 
njihovih gospodarjev pa zahtevali, da jim preprečijo nadaljnje opravljanje judovskih ritualov. 
Judovske otroke obeh spolov je bilo treba v skladu s tem koncilom po 7. letu starosti ločiti od 
staršev, jih predati v vzgojo vernim kristjanom ter jih pozneje poročiti s starimi kristjani.110

Malo verjetno je, da so bili ti ukrepi, ki so zahtevali še več truda kot predhodne odredbe, 
v tistih nekaj letih, ki so bila Egici še ostala za vladanje, uresničeni in da so zaradi njih judje 
na Pirenejskem polotoku izginili. Poleg tega je bil Egica pri svojih podložnikih izredno ne-
priljubljen; že leta 693 je pod vodstvom toledskega metropolita prišlo do poskusa prevrata. 
Egicov sin Witiza, od leta 700 sovladar, je leta 702 ob svojem prihodu na oblast odpravil tudi 
očetove dekrete, ki so zadevali izgon in razlastitev gotskega plemstva. Da je preklical tudi 
dekrete proti judom ali da jih vsaj ni izvajal, je torej jasno.111

V splošnem lahko politiko prisilnega spreobračanja, ki so jo večinoma zastopali zahod-
nogotski kralji 7. stoletja, najbrž označimo za neuspešno. Kot poroča več arabskih kronik, 
so arabski in mavrski osvajalci Španije po letu 711 v večjih mestih našli tako veliko judov, 
da so jim lahko prepustili nadzor nad temi mesti. V tem kontekstu so med drugim omenjeni 
Toledo, Granada, Córdoba in Sevilla.112 Vse torej govori v prid temu, da kljub številnim 
diskriminirajočim in degradirajočim odredbam s toledskih koncilov in v kraljevih dekretih 
judovske religije in verjetno dokaj številnega prvotnega judovskega prebivalstva v 7. stoletju 
vseeno niso mogli trajno zatreti, še manj pa iztrebiti, in da je to judovstvo preživelo čas do 
islamske invazije leta 711. S to invazijo se za jude na Pirenejskem polotoku prične novo 
obdobje; skupaj z novimi priseljenci iz arabskega sveta so kot sefardi stopili na pot, ki jih je 
ločila od judov v krščanski Evropi.

109 LV 12, 2,18; 16. Tolet., Tomus; prav tam, [542], str. 281 in nasl.; [859], str. 523, 53 in nasl.
110 17. Tolet., Tomus in c. 8; Linder II, [861 in nasl.], str. 529–538; Bronisch, Judengesetzgebung, str. 116–123
111 Cont. Hisp., 53; 59, A. 754, MG AA 11, Chronica Minora, str. 350 in nasl.: hic Gothos acerva morte perse­

quitur... quos ille gravi oppresserat iugo,…a proprio abdicaberat solo...; prim. E. A. Thompson, The Goths in Spain, 
1969, str. 242–248; Bronisch, Judengesetzgebung, str. 123 in nasl.

112 Bronisch, Judengesetzgebung, str. 126 in nasl. z op. 408.



25ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

Tudi v merovinški Franciji so bila ob koncu 6. stoletja in v 7. stoletju obdobja prisilnih 
spreobračanj in napadov na sinagoge. Prvi primer zadeva Ferreolusa iz Uzèsa zahodno od 
Avignona (553–581), čigar življenjepis med drugim poroča o njegovem prizadevanju za spreo-
brnitev judov. Po navedbah je to sprva skušal doseči na prijateljski način, a ga je Hildebert 
I. (ki je umrl leta 558) za tri leta izgnal v Pariz. Po vrnitvi naj bi v neki pridigi judom dal na 
izbiro, da se krstijo ali pa zapustijo mesto in diecezo.113 Če vse to drži, potem je to prvi primer 
reševanja judovskega problema z izbiro »krst ali izgon«, vendar pa je bolj verjetno, da gre za 
povratno projekcijo kasnejših dogodkov. Poročilo samo po sebi ne deluje preveč verodostojno, 
med drugim tudi zaradi poznega datuma nastanka, odsotnosti vsakršnega vzporednega izročila 
iz tistega obdobja in vsebinskih nedoslednosti, na primer anahronistične omembe Saracenov 
(Sarraceni). Z zgodnjimi poročili, ki prihajajo neposredno od očividcev, pa je drugače.

Najizčrpneje nas o prisilnih krstih judov v Clermontu leta 576 pouči škof Avit; sprva v 
pesmi Venancija Fortunata, ki je nastala nedolgo zatem, nekaj let pozneje pa s prikazom pri 
Gregorju iz Toursa, za katerega je znano, da je ohranjal tesne vezi s svojim rojstnim mestom 
Clermontom.114 Čeprav je Fortunatu naročilo in podatke za pesem dal prav Gregor, se njuna 
prikaza razlikujeta v ne nebistvenih točkah. Tako samo Gregor omeni povod za te krste: pet te-
dnov pred tem so namreč nekega judovskega krščenca polili z žarkim oljem, kar je bilo obenem 
norčevanje iz krsta, Avit pa je ogorčeno ljudstvo odvrnil od tega, da bi prestopnika kamenjalo. 
Po drugi strani samo Fortunat piše o tem, da je oborožena množica jude po uničenju njihove 
sinagoge postavila pred izbiro »smrt ali krst« ter da so judje nato v strahu na pomoč poklicali 
škofa in se bili pripravljeni krstiti. Nasprotno je po Gregorjevih navedbah škof judom dal tri 
dni časa, da izberejo med krstom in izobčenjem; del judov se je odločil za slednje in se preselil 
v Marseille.115 Avit je s tem, ko je dopustil izbiro med krstom in izgonom, upošteval izkušnje z 
dotedanjimi prisilnimi spreobrnitvami, pri katerih ni bil problem le to, da so zagotavljale zgolj 
nezadovoljiv in pogosto kratkoročen uspeh, ampak so bile tudi vse preveč očitno v nasprotju 
s cerkvenim pravom. Vsekakor oba avtorja poudarjata, da so bile spreobrnitve prostovoljne 
(nedvomno zato, da bi bilo s tem pravu formalno zadoščeno), s čimer vpeljeta nove smernice 
odnosa do judov, ki pa je bil sprva omejen zgolj na posamezne primere.

Medtem ko je prisilne krste v Clermontu, podobno kot tiste v Mahónu leta 418, opravljal 
škof ob prisotnosti ljudstva, je dal Hilperik (Chilperich), kralj delnega kraljestva v Soissonsu 
(561–584), po navedbah Gregorja iz Toursa leta 582, torej kmalu zatem ko je za novo pre-
stolnico svojega kraljestva razglasil Pariz, krstiti številne jude in deloma tudi sam sodeloval 
kot krstni boter. Toda »nekateri« krščenci so pozneje – morda po Hilperikovi smrti nedolgo 
zatem – spet prestopili v judovsko vero, praznovali sabat, obenem pa spoštovali tudi nedeljo. 
Hilperikovo vnemo za širjenje krščanske vere Gregor iz Toursa opisuje tudi v zvezi s poskusi, 
da bi spreobrnil judovskega trgovca in oskrbovalca dvora Priska, s katerim je bil v prijateljskih 
odnosih.116 Hilperik se pri tem – bolj kot drugi merovinški kralji – izkaže za (na svoj način) 
pobožnega, izobraženega in teološko izšolanega, a morda je prav zato nanj vplival tudi anti
judaizem protijudovskih traktatov.117 Ker prijateljska prizadevanja in pogovori niso prinesli 
nikakršnega uspeha, je dal Hilperik Priska zapreti, da bi ga tako prisilil k spreobrnitvi. Kralj 

113 S. J. Aronius, Regesten zur Geschichte der Juden, str. 11 in nasl.; Geisel, Juden im Frankenreich, str. 253–258. 
Omenjeni kralj je lahko samo Hildebert I., saj je bil Hildebert II. leta 575, ko je v tistem delu države, ki je imela 
središče v Parizu, prišel na oblast, star komaj pet let!

114 Venantius Fortunatus, Carmina V,5, ur. F. Leo, MG AA4,1, str. 107–112; Gregor. ep. Tur., Historiae 5,1, 
Krusch I, str. 205 in nasl.

115 Gl. o tem zlasti D. Claude, Gregor von Tours und die Juden, Historisches Jahrbuch 111, 1991, str. 137–147.
116 Gregor. ep.Tur., Historiae VI,5 in 17; Krusch I, str. 268–272; 286 in nasl.
117 Gl. o tem Geisler, Juden im Frankenreich, str. 286 in nasl. z op. 194.



26 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

se očitno ni ustavil pred prisilnimi krsti, kadar širjenje vere s pridigo ni obrodilo sadov. Prisk 
je prišel iz zapora šele z zvijačo, vendar ga je pozneje na poti k enemu od romarskih krajev 
sredi starega Pariza ubil konvertit, ki je bil kraljev krščenec.

Da je bil v tem nemirnem obdobju nenehnih notranjih vojn škof Teodor iz Marseilla 
odgovoren za neznano število prisilnih krstov, do katerih je v letih 590/591 prišlo v okolici 
mesta, je razvidno zgolj iz poročil judovskih trgovcev in iz protestnega pisma papeža Gregorja 
Velikega, ki je temeljilo na teh poročilih in bilo obenem naslovljeno tudi na arlskega škofa, 
najbrž zato, ker je bil za to območje pristojen metropolit. Gregor sicer pohvali prizadevanje 
za biblijsko nalogo o širjenju vere, ki izhaja iz pobožnosti, vendar pa svari pred posledicami 
krsta, do katerega ne pripelje prepričljiva pridiga, temveč prisila. To početje, kot zapiše, vodi 
samo k temu, da se bo krščenec vrnil k svoji stari poganski veri in bo s tem kot apostat zapisan 
večnemu pogubljenju.118 Medtem ko razsežnosti inkriminiranega početja ni mogoče ugotoviti 
in je morda bila zgolj neznatna, pa je čisto mogoče, da je papež Gregor s tem, ko je odločno 
zahteval, da se cerkveni predpisi upoštevajo, za nekaj časa odpravil prisilne krste, ki so jih 
občasno izvajali v merovinškem kraljestvu.

Šele čez čas se je ta problem pojavil znova. Po kroniki Psevdo Fredegarja, napisani leta 
660, je cesar Heraklij na začetku 30. let 7. stoletja zadnjega vladarja celotnega merovinškega 
kraljestva, kralja Dagoberta I., pozval, naj da po zgledu bizantinskega cesarstva tudi v frankov
ski državi vse jude krstiti, in Dagobert je to tudi takoj storil.119 Za ta podatek, ki ga najdemo na 
začetku obdobja, za katerega imamo od vseh obdobij po antiki na voljo najmanj virov in ki naj 
bi trajalo stoletje in pol, nikjer ne najdemo potrditve. V bizantinskem cesarstvu (z izjemo Kar-
tagine) so – najbrž zaradi krize, povezane z arabsko invazijo – uvedli skrajno malo učinkovitih 
prisilnih ukrepov, nikakor pa ni prišlo do občutnega upada judovskega prebivalstva. Zaradi 
uveljavljanja Justinijanovih zakonov je prišlo do omejitev pri ritualih judovske liturgije samo 
v Palestini, vendar pa je bilo teh omejitev ob skorajšnji arabski okupaciji tako ali tako kmalu 
konec.120 Za frankovsko državo, za katero tako kot pri zahodnogotski državi ne moremo go-
voriti o administrativni strukturi, primerljivi s še dokaj nedotaknjeno bizantinsko organizacijo 
državne uprave, je veliko manj verjetno kot za Bizanc, da so po kraljevem navodilu opravljali 
prisilne spreobrnitve, če je cilj sploh bil prisilno spreobračanje, ne pa okrepljeno pridiganje 
za razširjanje krščanske vere. Vsekakor je kljub pomanjkanju virov občasno mogoče najti 
indice o prisotnosti judov tudi v poznejšem času; v ne opazno manjšem številu so judje še 
zlasti prisotni v frankovski državi karolinškega obdobja.121

Kot znamenje resnične prisilne spreobrnitve v času Dagoberta je služil podatek o spreo-
brnitvi vseh judov v Bourgesu, ki ga najdemo v življenjepisu škofa Sulpicija iz Bourgesa 
(624–644), napisanem med letoma 647 in 671. Toda življenjepis poroča samo o tem, da Sulpicij 
ni bil več pripravljen prenašati prisotnosti heretikov, poganov in judov. Z molitvijo in blago 
pridigo je, kot navaja besedilo, najprej spreobrnil nekaj, nato pa kar vse jude, ki so v času, ko 
je življenjepis nastal, še sledili krščanskemu nauku.122 Te besede že nakazujejo, da so s pridigo, 
namenjeno širjenju vere, pridobili le nekaj judov (vendar za dalj časa), pri navedbi »vse jude« 
pa gre najbrž za pretiravanje. Če bi bilo to dogajanje – za kar sicer ni nikakršnega neposredne-
ga namiga – res povezano z domnevnim Dagobertovim ukazom o pokristjanjevanju, bi zgolj 

118 Gregor I, Reg. I,45; Linder II, 55 [703], str. 418 in nasl.
119 Ps.-Fredegar, Chron. IV, 65, ur. A. Kusternig, Ausgewählte Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters, 

IVa, 1982, str. 430 in nasl.
120 A. Sharf, Byzantine Jewry, 1971, 1971, str. 47–60.
121 Geisel, Juden im Frankenreich, str. 340–357.
122 V. Sulpicii ep. Biturig., c. 4, ur. B. Krusch, SSRM 4, 1902, str. 374 in nasl.; Geisel, prav tam, str. 351–354.



27ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

potrdilo, da si je Dagobert prizadeval predvsem za spreobračanje s pomočjo intenzivnejšega 
pridiganja, kar je bilo tudi v skladu s cerkvenim in rimskim pravom.

Prav na to, da mora biti merilo rimsko pravo, je v svojih pisnih odgovorih vztrajno opozarjal 
papež Gregor Veliki (591–604), ki se je težnjam po prisilnem spreobračanju in preprečevanju 
izvajanja judovske vere, zlasti v Italiji, odločno postavil po robu. Tako je spomladi leta 591 
grajal škofa Petra iz Terracine, ker je tamkajšnje jude dvakrat pregnal iz sinagoge. Gregorjeve 
besede nakazujejo, da je skušal škof spreobrnitev doseči s prisilo, saj ga Gregor opomni, naj 
jude za enotnost vere pridobi z blagostjo, dobroto, spodbujanjem in pregovarjanjem, ne pa z 
grožnjami in ustrahovanjem. Ker ta opomin očitno ni zalegel, je Gregor škofoma sosednjih 
krajev, Formie in Fondija, naročil, naj judom iz Terracine po rimskem pravu zagotovita svo-
bodno izvajanje vere.123

Leta 598 se je moral Gregor v dveh pismih, od katerih je enega naslovil na škofa Viktorja 
(Victorja), drugega pa na cerkvenega advokata (defensorja) Fantinusa, znova ukvarjati s po-
dobnim primerom – z razlastitvijo sinagog v Palermu in njihovo posvetitvijo v cerkve. Junija 
je Gregor škofa pozval, naj si natančno prebere ustrezne zakone in jih upošteva, zato da ne 
bo naredil kaj protipravnega in da judje ne bodo utrpeli očitne krivice. V primeru dvoma naj 
pravično odločitev sprejmejo sodniki, ki jih izbereta obe strani, v skrajnem primeru pa sam 
papež; do takrat naj se škof odpove posvetitvam sinagog v cerkve. Na začetku tega pisma je 
Gregor zapisal stavek, ki je še v visokem in poznem srednjem veku v listinah predstavljal 
osnovno načelo odnosa papežev do judov: »Medtem ko si judje po eni strani v sinagogah 
ne smejo dovoliti tega, česar jim zakon ne dopušča, jih po drugi strani nihče ne sme ovirati 
pri tem, kar jim je priznano.«124 Ker škof očitno tudi v tem primeru ni popustil, je Gregor 
pooblastil defensorja, naj na podlagi ocene stroškov, ki jo bodo podali neodvisni izvedenci, 
škofa pripravi do tega, da judom poplača škodo in jim poleg tega vrne zasežene knjige in 
dragocenosti iz sinagog.125

Naslednje leto je neki konvertit (škof tedaj ni sodeloval) zasedel sinagogo v Cagliariju 
na Sardiniji; vanjo je prinesel tudi križ in sliko Madone, do veljavne posvetitve pa ni prišlo. 
Papež se je znova skliceval na rimsko pravno pravilo, po katerem judje ne smejo postavljati 
novih sinagog, smejo pa nemoteno uporabljati stare, in škofu naročil, naj križ in sliko Madone 
s primerno spoštljivostjo odstrani ter judom vrne sinagogo.126 Še leta 602 je moral Gregor 
preprečiti motenje in oviranje judovskih slovesnosti v Neaplju in opozoriti, da to ni primeren 
način pridobivanja judov za krst.127

Medtem ko je torej Gregor na eni strani ostro obsojal vsakršno uporabo nasilja proti 
judom, ki so se ga cerkvene instance v Franciji in Italiji tudi v njegovem času občasno še 
posluževale, si je na drugi strani še naprej prizadeval za spreobrnitev judov na prijazen način. 
K uresničevanju tega cilja je, očitno ne povsem brez uspeha, prispeval tudi s podeljevanjem 
privilegijev ter s finančno pomočjo in z znižanjem davkov pri judovskih zakupnikih na Si-
ciliji in morda tudi v Kampaniji.128 H kolonom na cerkveni zemlji so najbrž deloma spadali 

123 Gregor I., Reg. 1,34; 2,6; Linder II, [702; 706], str. 417 in nasl.; 421 in nasl.; gl. o tem in o nadaljnjem tudi 
zgoraj op. 76–78

124 Gregor I., Reg. 8,25; prav tam, [716], str. 433 in nasl.: Sicut Iudaeis non debet esse licentia quicquam in 
synagogis suis ultra quam permissum est lege praesumere, ita in his, quae eis concessa sunt nullum debent praeiu­
dicium sustinere; gl. o tem S. Grayzel, The Papal Bull Sicut Iudaeis, v: M. Ben–Horin et al. (ur.) Studies and Essays 
in Honor of A. A. Neuman, 1962, str. 243–280.

125 Gregor I., Reg, 9,38, Linder II, [717], str. 434 in nasl.
126 Gregor I, Reg. 9, 196, prav tam, [719], str. 438 in nasl.; prim. CTh 16, 8, 25; 27; Nov. Th. III, CJ 1,9,18; Linder 

I, 47; 49; 53; str. 287 in nasl.; 295 in nasl., 326–337.
127 Gregor I., Reg 13,13, Linder II, [723], str. 442 in nasl.
128 Gregor I., Reg. 2,38; 4,31; 5,7; 8,23; Linder II, [707; 711; 715], str. 423; 427 in nasl.; 432 in nasl.



28 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

tudi judje v Clermontu, ki jim je škof Avit v primeru, da zavrnejo krst, zagrozil z odvzemom 
zakupne zemlje.129 Bolj verjetno so do omembe vrednega upada judovskega prebivalstva v 
tem času pripeljali blažji ukrepi za spreobračanje, ki jih je zagovarjal papež Gregor, ne pa 
prisilne spreobrnitve celotnih judovskih skupnosti, vendar pa so zadevali predvsem revnejše 
sloje. Tudi v severni Italiji naj bi potekalo nasilno pokristjanjevanje judov pod grožnjo smrti; v 
znamenju dokončne katolizacije Langobardov naj bi ga – verjetno v drugem obdobju svojega 
vladanja – izvajal langobardski kralj Perktarit (661–662, 671–680). Toda o tem poroča zgolj 
pesem v čast sinodi v Pavii leta 698.130 Kako učinkovit je bil ta ukaz o pokristjanjevanju, pa 
ni znano. Skromni podatki o položaju judov so sprva značilni tudi za vire pod Karolingi, 
vendar pa ravno maloštevilna pričevanja iz časa Pipina in Karla Velikega prej kažejo na to, 
da so jude naklonjeno tolerirali, dejstvo, da ni negativnih poročil, pa najbrž pomeni, da so 
bili njihovi eksistenčni pogoji znosni. Nedvomno se je v tem času Justinijanova prepoved, 
po kateri judje niso smeli imeti krščanskih sužnjev, uveljavila tudi na krščanskem Zahodu. 
Sem so jo najbrž posredovali prek ustreznih pravnih odlokov Gregorja Velikega. Temu v prid 
vsekakor govori dejstvo, da v pravnih zbirkah iz karolinškega časa najdemo dva Gregorjeva 
pisna odgovora na to temo.131

Na podlagi zgolj naključno ohranjenih judovskih privilegijev Ludvika Pobožnega je poleg 
tega mogoče ugotoviti, da se je odnos cesarskega dvora do judov občutno izboljšal. S temi 
privilegiji so Karolingi vpeljali usmeritev, ki naj bi zvezo med vladarji in judi za ves visoki 
srednji vek in tudi za poznejši čas postavila na nove temelje; tako se listine Henrika IV. o 
judih iz Wormsa in Speyerja (listine, ki so jih prevzeli tudi njegovi nasledniki) na privilegije, 
ki jih je judom več kot 250 let pred tem podelil Ludvik Pobožni, ne navezujejo le vsebinsko, 
ampak jih deloma tudi citirajo.132 Te listine, med katerimi je iz ene, ki je zadevala jude v Lyo-
nu, že mogoče sklepati, da je veljala za vso skupnost, delujejo s svojimi pogoji, ki so za jude 
nadvse ugodni, že kar kot izvodi, pripravljeni za prejemnike. Tako so judje lahko Ludvika 
Pobožnega pripravili do tega, da jim je – razen ob praznikih – dovolil zaposliti krščanske 
najemniške delavce ter da so smeli kupovati in imeti poganske sužnje. Da bi judom zagotovil 
vsaj to nesvobodno delovno silo, je cesar poleg tega prepovedal, da jim njihove nekrščanske 
sužnje s krstom kdo odvzame.133 Ta odredba, ki ni upoštevala zapovedi o širjenju krščanske 
vere, se je kljub vsemu sklicevala na kanonsko pravo, in sicer očitno na kanon 3 koncila v 
Gangri iz leta 342, pri katerem pa je seveda šlo za odziv na povsem drugačno situacijo.134 
Iz tega kanona je vsekakor razvidno, da so imeli judovski in krščanski domini enak pravni 
položaj. Dejstvo, da so imeli judje še naprej nekrščanske sužnje, ki jih nihče ni smel krstiti, 
obenem pa so jih njihovi gospodarji spreobračali k judovstvu, je privedlo do hudih sporov 
med cesarjem Ludvikom Pobožnim in lyonskim nadškofom. Ogorčenost nadškofa Agobarda 
iz Lyona (816–840) nad prepovedjo krsta je sicer razumljiva, vendar pa proti cesarjevi volji 

129 Venantius Fortunatus, Carm. V,5, verz 69 in nasl. (kot op. 114), str. 110: redde, colone, locum, tua duc contagia 
tecum; aut ea sit sedes, si tenet una fides...

130 Carmen de synodo Ticin., v. 5–10, ur. L. BETHMANN, MG SSRL, 1878, str. 190: ...Iudaeos fecit baptizandos, 
credere qui renuerunt, gladium peremere...

131 Gregor, Reg. 9, 214/216: Mirati sumus; 9, 104: Christiana mancipia; Linder II, [720 in nasl.; 718], str. 440 
in nasl.; 436 in nasl.; Amolo, ep. Lugdun., Contra Iudaeos, c. 50, MPL 116, stolpec 447 in nasl.; Conc. Meld.-Paris, 
A. 845/46, c. 73; Linder II, 93 [866], str. 541; prim. spodaj Prilogo 3.

132 Gl. o tem spodaj Prilogo 6.
133 Formulae Imperiales 30; 31, Linder II, 47 [572 in nasl.], str. 333, vrsta 18 in nasl.; 334, v. 25–36; 336 v. 

19–23.
134 Conc. Gangr., c. 3, Mansi 2, 1901, stolpca 1102 in 1106: Si quia servum praetextu divini cultus doceat 

dominum contemnere proprium, ut discedat ab eius obsequio, nec ei cum benevolentia et omni honore deserviat, 
anatema sit.



29ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

te prepovedi ni mogel razveljaviti. Še več – prepoved so pozneje med judovske privilegije 
vključili tudi Henrik IV., Friderik I. in Friderik II., s tem pa je prešla v cesarsko judovsko 
pravo visokega in poznega srednjega veka.135

Spori med karolinškimi vladarji in Cerkvijo so se nadaljevali tudi v času Ludvikovih in 
Agobardovih naslednikov. Na koncilu v Meauxu/Parizu leta 845/846 so na osnovi zgodnejših 
karolinških pravnih zbirk sestavili seznam zgolj diskriminirajočih in izključujočih pravnih 
določil za jude, ki so izhajala predvsem z galsko-frankovskih sinod (10), pa tudi neposredno 
iz rimskega prava (6), med drugim iz 3. novele Teodozija II., ter s 4. koncila v Toledu (5) in 
s koncila v Laodikeji (2).136 Zahodnofrankovski kralj Karel Plešasti, ki je bil pristojen za ta 
koncil, je sicer zavrnil ratifikacijo teh kanonov, vendar so vseeno imeli nekaj učinka, pred
vsem so prav judovske kanone naprej razširjali kot domnevne določbe (Pseudo Capitula) 
Karla Velikega. Pri tem je zlasti pomemben kanon 60 s 4. koncila v Toledu, po katerem je 
treba judovske otroke ločiti od staršev in jih vzgajati krščansko. Iz konteksta je razvidno, da 
so bili tu prvotno mišljeni samo krščeni judje, ki so se pozneje vrnili k svoji veri, tako da 
dobesedna navedba te zahteve brez omenjenega dopolnila pomeni napačno interpretacijo.137 
Kljub temu so škofje z območja Rone in Saone, morda s cesarjevim privoljenjem, to pravno 
pravilo uresničili. V anonimno posredovanem pismu nekega škofa, domnevno Agobardovega 
naslednika nadškofa Amola iz Lyona (841–852), za neimenovanega cesarja, najbrž Lotarja 
I. (840–855), pri katerem je koncil v Meauxu/Parizu treba obravnavati kot terminus post, 
pošiljatelj poroča o akciji spreobračanja s pridigami.138 Ta akcija naj bi prinesla precej uspeha 
in naj bi še zlasti prevzela nezrele fante (pueros es innocentes), zato so neverni starši svoje 
otroke iz mest Chalon, Mâcon in Vienne bojda ponoči naskrivaj odpeljali v Arles. Kljub temu 
je – kot beremo v pismu – pošiljatelju uspelo nekatere od teh otrok (vsega skupaj 47) ločiti od 
staršev in jih predati v veri zanesljivim menihom, ki so jih nato krščansko vzgajali in pripravili 
na krst. V zaključku pisma pošiljatelj apelira na cesarjevo pobožnost in ga poziva, naj arlskega 
(nad)škofa pripravi do tega, da bo tudi tiste otroke, ki so jih tam spravili na varno, pridobil za 
dušni blagor. Nadškof iz Arlesa je otroke očitno vzel v zaščito. Avtor pisma pri tem dogajanju 
poudarja, da otroci vero spremenijo »prostovoljno«, starše, ki hočejo to preprečiti, pa obtoži 
uporabe sile. Drugega o tem dogajanju in morebitnih odzivih s posvetne ali cerkvene strani 
ni znano.

Medtem ko je za Lotarja I. sicer zelo težko dokazati, da judom ni bil posebno naklonjen,139 
pa njegovemu sinu in nasledniku Ludviku II., ki je bil od leta 850 cesar (seveda zgolj v 
frankovsko-lombardskem delu države), pripisujejo protijudovske ukrepe. Že sinoda v Pavii je 
bojda leta 850 odgovornim oblastnikom zagrozila, da bodo izobčeni, če bodo jude še naprej 
imenovali za mitničarje in sodnike ter jim s tem priznavali oblast nad kristjani. Cesar Ludvik 
naj bi nato leta 855 v nekem ediktu odredil izgon vseh judov iz regnum Italicum do oktobra 
tistega leta.140 Kako učinkovit je bil ta ukaz, ni znano, dejstvo pa je, da jude tudi v severni 
Italiji pozneje še najdemo.

Problem kanona 60 s 4. koncila v Toledu, ki je zadeval krst judovskih otrok in ki ga je 
koncil v Meauxu/Parizu znova uveljavil, je seveda obstajal še naprej. Pomisleke vsekakor 
zbuja dejstvo, da so judovski privilegiji, ki jih je Henrik IV. leta 1090 sprejel za Speyer in 

135 Gl. o tem listine Henrika IV. in Friderika I.; Linder II, 49 [609 in nasl.; 593], str. 392,6; 397,8; 354,8.
136 Conc. Meld./Paris, c. 73–75, prav tam, 93 [866], str. 539–548; prim. spodaj Prilogo 3.
137 Bronisch, Judengesetzgebung, str. 61–68, tukaj zlasti 64 in nasl.; prim. zgoraj str. 22 in nasl.
138 Agobardi Lugdun. Archep. Ep. 19, De baptizatis Hebraeis (kot zgoraj op. 32), str. 239.
139 Toda prim. J. Aronius, Regesten zur Geschichte der Juden, 1902, 117a, str. 51 o nameri, da prisilno krstijo 

judovskega financerja.
140 Synodus Papiens., c. 24; Cap. Luwig II., Linder II, 94, str. 548 in nasl.; 48, [588], str. 348 in nasl.



30 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

Worms, v poznejših ponovitvah napeljevali h kaznivemu dejanju (kar pa Ludviku Pobožnemu 
očitno še ni bilo znano), saj so kristjani judovske sinove in hčere ugrabljali ter jih proti njihovi 
volji pokristjanjevali.141 Možno je, da je že v času pred uzakonjenjem listine, leta 1011/1012 
v Mainzu, preganjanje judov privedlo do podobnih dogodkov; na to, kot je videti, namiguje 
zeliha (molitev za pokoro) rabina Gerschoma ben Jehude.142 Pri tem je sicer mogoče šlo tudi 
za pozen odziv na dogajanje na območju Rone in Saone, a vsekakor so se judovski prosilci 
privilegija Henrika IV., ki se je prav tako izkazal za tipičen izvod, pripravljen za prejemnika,143 
očitno bali ponovitev.

Nasprotja med odnosom, ki so ga do judov imeli posvetni oblastnik in škofje, pridejo na 
dan tudi v času, ko zgodovina vzhodnofrankovske države postane nemška zgodovina. Povod 
za ponovno krizo je tako kot v času Heraklija I. dal Bizanc. Že cesarja iz t. i. makedonske 
dinastije, Bazilej I. (867–886) in Leon VI. (886–912), sta zapovedala prisilne spreobrnitve 
judov, ki pa niso dosegle prepričljivega in dolgotrajnega uspeha.144 Dve desetletji pozneje je 
cesar Romanos Lakapenos (920–944) poskusil znova.

V zvezi s tem breviarium o kanonih (canones) z državne sinode v Erfurtu, ki jo je vodil 
Henrik I., v prooemium poroča o pismu, ki so ga iz Jeruzalema poslali v Konstantinopel, od 
tam pa prek Rima kralju Henriku. Poleg tega je ohranjeno tudi izčrpno pismo beneškega doža 
Petra Candidijana II. in patriarha Marina iz Gradeža, napisano za kralja Henrika, nadškofa 
Hildeberta iz Mainza ter za nemški episkopat (in sicer v dveh rokopisih, ki datirata še v 10. 
stoletje),145 ki te dogodke podrobneje osvetljuje. Vprašanje, ali sta omenjeni pismi identični, 
ostaja nerešeno; dejstvo, da imata različna pošiljatelja in da se po vsebini nikakor ne ujemata, 
pa temu prej nasprotuje. Po navedbah beneškega pisma je patriarh po spreobrnitvi vseh jeru-
zalemskih judov cesarja Romanusa pozval, naj tudi on v svojem cesarstvu krsti vse jude, in 
judje so to bojda tudi prostovoljno sprejeli. Po navedbah v breviarium je jeruzalemski patriarh, 
nasprotno, zahteval, naj vse jude krstijo ali pa jih izključijo iz skupnosti kristjanov.146

S tem so o izgonu judov, ki so ga takrat že prakticirali v Clermontu, tudi na Zahodu prvič 
splošneje razmišljali kot o sredstvu, s katerim bi lahko jude prisilili, da se krstijo; razlog za 
to očitno ni bilo le dejstvo, da prisilni krsti, ki so jih do takrat odrejali, niso dali zadovoljivih 
rezultatov, ampak tudi to, da so bili cerkvenopravno sporni (če ne še kaj več). V nasprotju s 
tem je bilo izbiro med krstom in izselitvijo mogoče prikazati kot prostovoljno odločitev; na 
podoben način je to v cerkvenem pravu visokega srednjega veka opredelil Inocenc III.147 V 

141 Diplomata Henrici IV., Linder II, [609 in nasl.; 593], str. 392,5; 397,7; 354,7: Nullus filios aut filias eorum 
invitos baptizare presumat aut, si captos vi vel furtim raptus vel coactos baptizaverit…

142 S. Hirschhorn, Tora, wer wird dich nun erheben? Pijutim Mimagenza, 1995, str. 315: Weggerissen sind meine 
Kinder... weit entfernt von ihrem Gotte... O zelihot oziroma pijutim gl. tudi spodaj str. 32.

143 Prim. F. Lotter, Talmudisches Recht in den Judenprivilegien Heinrichs IV? Archiv für Kulturgeschichte 72, 
1990, tukaj zlasti str. 36 in nasl.

144 O tem in o nadaljnjem gl. A. Sharf, Byzantine Jewry from Justinian to the forth Crusade, 1971, str. 82–100.
145 Synode von Erfurt, ur. E.–D. Hehl, MG, Conc. 6, 1987, str. 98–100; 110–114; Linder II, 98, str. 553–557; F. 

Lotter, Zu den Anfängen deutsch–jüdischer Symbiose in frühottonischer Zeit, Archiv für Kulturgeschichte 55, 1973, 
tukaj str. 6–12.

146 Linder II, 98, [874], str. 553–557, epistola: ...commonendo, ut sicut Ierosoli omnes Iudei christiani facti 
sunt, ita et in suum imperium omnes Iudeos ad Christi fidem converteret. Quod vero ipse imperator [audiens]omnes 
Iudeos baptizari iussit et ipsi Hebrei...spontanea voluntate crediderunt et baptizati sunt...; breviarium: ...precipie­
batur in eadem epistola, ut omnes Iudei inter christianos commorantes aut baptizarentur aut a tota christianitate 
excluderentur; epistola: ...commonendo, ut sicut Ierosoli omnes Iudei christiani facti sunt, ita et in suum imperium 
omnes Iudeos ad Christi fidem converteret. Quod vero ipse imperator [audiens] omnes Iudeos baptizari iussit et 
ipsi Hebrei...spontanea voluntate crediderunt et baptizati sunt...Qua de re...baptizari eos precipiatis...Si quis vero 
Hebreus baptizari noluerit,...confusus et repudiatus de vestro regno abscedat...

147 Gl. o tem F. Lotter, Geltungsbereich und Wirksamkeit des Rechts der kaiserlichen Judenprivilegien im Ho-
chmittelalter, Aschkenas 1, 1991, str. 52–55.



31ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

tem času so v bizantinskem cesarstvu res izpričani tovrstni prisilni krsti, ki so se jim številni 
judje izognili le tako, da so zbežali k Hazarom.148 Poleg tega je cesar (ali pa konstantinopelski 
patriarh) v pismu, ki ga je poslal v Rim in Benetke, očitno posredoval poziv jeruzalemskega 
patriarha. Beneško pismo za primer, ko judje zavrnejo krst, sicer ne zahteva odkrito, naj jude 
izženejo, ampak da naj razglasijo omejitve glede trgovanja, ki bodo judom onemogočile 
nadaljnje bivanje v deželi.149 Glede na to, da iz sinodalnih aktov ni razviden nikakršen odziv 
na zahtevo, naj jude krstijo ali pa izženejo iz dežele, sta kralj Henrik in zbrani episkopat to 
zahtevo očitno zavrnila.

Kljub temu se je nadškof Friderik iz Mainza, ki je kot nadkaplan zagotovo odločal o 
erfurtskih sinodalnih aktih, takoj ko je leta 937 zasedel svoj položaj, znova lotil vprašanja, 
ali se judje smejo postaviti pred izbiro »krst ali izgon«. Pri nekem duhovniku Gerhardu si 
je zato priskrbel kanonsko pisno utemeljitev tudi glede tega vprašanja. Duhovnik se v svoji 
utemeljitvi, ki v edinem ohranjenem izvodu obsega 18 folio strani, tej temi posveča zgolj na 
8 straneh in 1/3.150 Tri folio strani vsebujejo izvlečke iz pisma Psevdo Dionizija Areopagita 
Ad Demophilum, katerega bistvo je izraženo v navezavi na izbrana mesta iz Nove zaveze: 
»Nevedne moramo poučiti, ne pa mučiti, tako kot tudi slepim ne povzročamo bolečin, temveč 
jih vodimo za roko.« Sledijo pravna besedila o tej temi, vzeta skoraj izključno iz dveh kom
pleksov virov. Iz življenjepisa Gregorja Velikega avtorja Janeza Diakona iz Rima (825–880) 
so vzeti izvlečki iz devetih Gregorjevih pisem z ustreznimi vmesnimi besedili, iz Pseudo 
Capitula Karla Velikega (akti cerkvenih zborov iz Meauxa/Pariza) pa še dve drugi Gregorjevi 
pismi,151 trije odlomki iz Codex Theodosianus in 3. novele Teodozija II. ter dve besedili iz 
aktov s sinod v Epaonu in Mâconu.152

Čeprav Gerhardova pravna utemeljitev ni imela opaznega vpliva na nadaljnji razvoj, pa 
je vseeno pomembna kot dokaz, da so rimskopravna načela, ki so se jih tu znova poslužili in 
so tudi osnova Gregorjevih pisem, pri odnosu do judov v zgodnjeotonskem obdobju še lahko 
imela glavno vlogo. Kljub prevladi diskriminatornih elementov, predvsem v 3. noveli Teodo-
zija II. (ki kristjanom prepoveduje, da bi obedovali skupaj z judi, judom pa, da bi prevzemali 
dostojanstva, gradili nove sinagoge, imeli krščanske sužnje, nekrščanske pa obrezovali ali 
jih spreobračali v judovstvo), se je splošno stanje v primerjavi z Meauxom/Parizom opazno 
spremenilo. Tudi pri pravnih besedilih stoji zavračanje nasilnega spreobračanja na začetku, 
v središču pa je stavek Sicut-Iudaeis,153 ki judom v nasprotju s pravnimi omejitvami jamči 
tudi zaščito in posest. Zakoni iz Gerhardove pisne utemeljitve tako kot prisilno spreobrnitev 
načelno izključujejo tudi izgon.

Toda nadškof se z Gerhardovo pisno utemeljitvijo vseeno ni zadovoljil in je skupaj z volilno 
prijavo papeža Leona VII. ter s tem povezano veroizpovedjo izrazil tudi željo, da bi to vero 
pridigal poganom in judom. Iz papeževega odgovora, t. i. vikariatskega privilegija, je razvidno 
bistvo izgubljenega vprašanja – ali je bolje, »da jude podvržemo sveti veri ali da jih izženemo 

148 J. Starr, The Jews in the Byzantine Empire 641–1204, Texte und Forschungen zur byzantinisch-neugriechischen 
Philologie 30, 1939, str. 151 in nasl.

149 Linder II, str. 555 in nasl.: ...Qua de re...baptizari eos precipiatis...Si quis vero Hebreus baptizari noluerit, 
precipite, ut signum crucis in nullo metallo...nec in aliqua specie...contingat, et ipse Hebreus...confusus et repudiatus 
de vestro regno abscedat...

150 F. Lotter, Der Brief des Priesters Gerhard an den Eb. Friedrich von Mainz, VuF, 17, 1975, str. 35 in nasl.; 109 
in nasl.; gl. o tem spodaj Prilogo 4.

151 Gre za naslednja pisma Gregorja I.: Reg. I,45; 3,37, 4,9; 4,21; 6,29; 6,30; 7,21; 8,21; 8,25 iz Vita Gregorii, ter 
9, 104 in 9,213/15 iz domnevnih določb (Pseudo Capitula) Karla Velikega, gl. Lotter, Priester Gerhard, str. 112–117; 
Linder II, 129, [1140–1144], str. 622–633.

152 O tem podrobno Linder, prav tam, str. 630–633.
153 Gl. o tem zgoraj op. 124.



32 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

iz njegovih mest /mest, podrejenih nadškofu Frideriku, op. prev./«.154 Potemtakem je Friderik 
še vedno tehtal, ali naj jude prisili h krstu ali naj jih raje izžene. Potrpežljivo in dobrohotno 
širjenje vere s pridiganjem, k čemur so ga izrecno pozivali Psevdo Dionizij Areopagit in citati 
Gregorja Velikega, se mu je verjetno zdelo manj obetavno. Ker govori o svojih civitatibus 
in ker so judje v tistem času v najboljšem primeru živeli na območju škofijskih sedežev ob 
Renu, je očitno možno, da je Friderik kot papeški vikar in Primas Germaniae pretendiral 
tudi na položaj, ki bi bil njegovim škofovskim kolegom nadrejen in bi mu dal pravico, da po 
potrebi poskrbi tudi za izgon judov v mestnih središčih, ki niso pod njegovim neposrednim 
nadzorom. Papežev odgovor je zanj seveda pomenil streznitev. Čeprav tudi Leon kot zadnje 
možnosti ne zavrača izgona, pa ga s tem, ko tako poudarjeno zahteva potrpežljivo širjenje vere 
s pridiganjem, za kar se je zavzemal tudi Gerhard, praktično izključi. Poleg tega je tudi hud 
spor s kraljem Otonom I., ki je izbruhnil kmalu zatem, komaj dopuščal ukrepe proti judom, 
sprejete proti kraljevi volji. Nenazadnje pa moramo na podlagi pisma, ki ga je nadškof Friderik 
poslal papežu in o katerem lahko sklepamo iz papeževega odgovora, priti do zaključka, da 
so bile že leta 937 v središčih nekaterih mest vzhodnofrankovsko–nemške države omembe 
vredne judovske naselbine.

Po vsem tem lahko ugotovimo, da so bili odnosi med judi in kristjani v tem času na splošno 
zadovoljivi. V 10. stoletju so se verjetno razvijali razmeroma nemoteno, o čemer pričajo zlasti 
zgodnji pisni odgovori renskih rabinov.155 To judovsko-krščansko slogo so nato za nekaj časa 
prekinile vesti iz Jeruzalema o preganjanju kristjanov in uničevanju cerkva; med njimi je še 
prav posebej odmevala novica, da je kalif Al Hakim oktobra leta 1008 uničil cerkev Božjega 
groba, septembra leta 1009 pa Kristusov grob.156 Čeprav so takrat preganjali tudi jude, so v 
Evropi krivdo za omenjeno gorje pripisali prav njim.

V ta kontekst najbrž spada tudi poročilo iz Quedlinburških analov o letu 1012, v kate-
rem piše, da se je kralj Henrik II. odločil, da bo iz Mainza izgnal jude in da »so tudi ovrgli 
blaznost določenih krivovercev«.157 A ker so ukaz za izgon, kot je videti, znova odpravili že 
januarja 1013, je bolj verjetno, da ga je treba pripisati državnemu zboru v Mainzu julija 1011, 
njegov preklic pa postaviti v november 1012, ko se je kralj kratek čas spet mudil v Mainzu. 
Ker je to poročilo povsem osamljeno, ga v raziskavah pogosto niso jemali resno. Vseeno pa 
judovske religiozne pesmi (pijutim), zlasti tiste, ki jih je napisal mainški rabin Gerschom Ben 
Jehuda, dopuščajo sklep, da so jude takrat preganjali in jih prisilno spreobračali.158 Časovno 
je dogodkom v Mainzu blizu podobno dogajanje v Limogesu, kjer je po navedbah Historiae 
Ademarja iz Chabannesa škof Alduin leta 1010 odredil, da morajo vsi judje sprejeti krščansko 
vero ali pa zapustiti mesto. En mesec so potekali misijonski pogovori, toda spreobrnili so se 
samo trije ali štirje judje.159 Po tem poročilu preide Ademar k uničenju Kristusovega groba in 
h kalifovemu preganjanju kristjanov, krivdo za to pa pripiše judom. Neposredno zvezo med 

154 Lotter, Anfänge, str. 15 in nasl. z op. 47: ...utrum melius sit eos sacrae religioni subiugare an de civitatibus 
vestris expellere.

155 Irving A. Agus, Urban civilization in Pre–Crusade Europe, 1968, str. 32–43; H.–G. v. Mutius, Rechtsentscheide 
rheinischer Rabbinen vor dem ersten Kreuzzug, 1984, str. 21; 55 in nasl.; 150.

156 R. Landes, The Massacres of 1010: On the Origins of popular Anti–Jewish Violence in Western Europe, v: 
From Witness to Witchcraft (Wolfenbütteler Mittelalter–Studien 11), 1996, str. 79–112

157 Ann. Quedlinburg., A. 1012, ur. G. H. Pertz, MG SS 3, 1839, str. 89: Expulsio Iudaeorum facta est a rege 
in Mogontia, sed et quorundam haereticorum refutata est insania.; o tem F. Lotter, Die Vertreibung der Juden aus 
Mainz 1012 und der antijüdische Traktat des Hofgeistlichen Heinrich, v: Judenvertreibungen in Mittelalter und früher 
Neuzeit (Forschungen zur Geschichte der Juden, A9), 1999, str. 44–53, tukaj zlasti str. 37–40.

158 Hirschhorn, Tora (kot zgoraj op. 142), zlasti str. 261; 267; 299; 303; 313 in nasl.
159 Ademar, Historiae, 3,47; ur. G. H. Pertz, MG SS 4, 1841, str. 136 in nasl.: Hilduinus episcopus Iudeos Lemo­

vicae ad baptismus compulit, lege prolata, ut aut Christiani essent aut de civitate recederent…



33ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

preganjanjem judov in dogodki v Palestini nekoliko pozneje, leta 1044, v svoji Historiae 
prikaže Rodulfus Glaber. Po njegovih navedbah so judje iz Orléansa kalifa pregovorili k temu, 
da je uničil cerkev Božjega groba, kristjani pa so nato sklenili, da bodo jude pregnali iz svojih 
mest, če se ne bodo spreobrnili in opustili svojih verskih obredov. Veliko judov naj bi tako 
ali drugače ubili kristjani, nekaj se jih je pobilo tudi med seboj, ostali pa so se iz strahu pred 
smrtjo dali krstiti, vendar so se pozneje vsi vrnili k svoji stari veri.160 Vprašanje, koliko je v 
tem poročilu pretiravanja, ostaja odprto, vsekakor pa so v njem že opisani vzorci vedenja, ki 
so dobro dokumentirani za preganjanje v času prve križarske vojne in s katerimi se v stoletjih 
poprej še nismo srečali. Zaradi tega je malo verjetno, da so te zgodbe, ki se navezujejo na Al 
Hakimovo preganjanje, izmišljene, čeprav so jih ljudje skozi ustno izročilo verjetno priredili. 
Pri tem je pomemben podatek, da tudi francoski poročevalci navajajo, da se je preganjanje 
judov hitro zaključilo.

Tako kot zgoraj opisane dogodke naj bi bilo tudi prisilno pokristjanjevanje in izganjanje 
judov iz Mainza mogoče pojasniti z dogodki v Palestini. Vendar pa obstajajo tudi drugi razlo-
gi, ki so morda že pred izdajo edikta o pregonu okrepili kraljev odklonilen odnos do judov. 
Tako je na primer Wecelin, duhovnik vojvode Konrada I. s Koroške, ki je imel na območju 
Wormsa bogate alodije, v letih 1006/1007 prestopil v judovstvo in v enem (ali več?) poznejših 
pismih napadel krščanski nauk, kar je kralja Henrika skrajno razjezilo. Kralj je zatem dvor-
nemu duhovniku Henriku – morda istoimenskemu poznejšemu cancellariusu, parmskemu 
škofu ter tesnemu zaupniku kralja in poznejšega cesarja (kronanje leta 1014) – naročil, naj 
ovrže apostatove teze. Henrik je nato napisal traktat o Jezusovem rojstvu, ki deluje bolj kot 
kakšna misijonska pridiga za jude.161 Čisto možno je, da se je prav zaradi Wecelinovih stikov 
z Mainzem in s tamkajšnjimi judovskimi učenjaki – morda ne povsem neupravičeno – porodil 
očitek, da so bili za Wecelinovo odvrnitev od krščanske vere krivi mainški judje. Približno 
sočasno bi jezo kralja Henrika nad judi lahko okrepilo tudi dejstvo, da je meißenški mejni 
grof leta 1009 povzročil zgražanje, ko je podložnike, ki si jih je v številnih fajdah pridobil 
od svojih nasprotnikov, prodal judom. Ker so bili med temi podložniki tudi kristjani, je tako 
kršil sklep cerkvenega sodišča iz leta 1006, v katerem je Henrik, sklicujoč se na cerkveno 
pravo in papeževo pooblastilo, strogo prepovedal prodajo kristjanov poganom, s čimer so bili 
verjetno mišljeni vsi nekristjani.162 Sklicevanje na kanonsko pravo je Henrika med drugim 
verjetno pripravilo tudi do tega, da je dekret o spreobračanju in izgonu judov zelo kmalu spet 
preklical. Zaradi dviga duhovne in posvetne izobrazbe ter vedno večjega pomena cerkvenega 
prava so prisilne spreobrnitve in izgoni, kot so jih do takrat prakticirali, vse bolj izgubljali 
svoj temelj.

Nekaj let zatem ko je bila judovsko-krščanska sloga skaljena (med drugim zaradi dogod
kov v Mainzu), je oblikovanje novega cerkvenega prava o judih z dekretom Burkharda iz 
Wormsa (1000–1025) doseglo novo stopnjo razvoja, ki že napoveduje pravni zbirki Iva iz 
Chartresa (1090–1116) in (še bolj) Gracijana (okoli leta 1142), katerih jedro predstavlja prav 
to na novo oblikovano pravo.163 Od skupno 23 Burkhardovih določb o judih (iz 22 kanonov) 
jih je 12 (11) zbranih v 4. knjigi o zakramentu krsta, medtem ko ostale najdemo v drugih knji-
gah. V njih so uporabljeni najrazličnejši viri; približno polovico (11) Burchardovih kanonov 
o judih predstavljajo odločbe galsko-frankovskih sinod in 4. koncila v Toledu, nadaljnjih pet 
kanonov pa cerkvenopravna zbirka Regina iz Prüma De synodalibus causis. S tem se vidno 

160 Rodulfus Glaber, Historiae, 3,24 in nasl., ur. N. Bulst, 1989, str. 132–136. Glede verodostojnosti besedil gl. 
Landes, Massacres, zlasti str. 81–88.

161 S. Lotter, Vertreibung, str. 53–74: Sermo de temporali Christi nativitate cum Iudaeo.
162 Thietmar, Chronicon 6,28; 54, ur. R. Holzmann, SSRG ns. 9, 1935, str. 308; 340.
163 Linder II, 130, [1145–1192], str. 633–638 (samo 18 mest v besedilu), gl. ob tem spodaj Prilogo 5.



34 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

razlikujejo tako od rimskega prava (ohranjeno je le še eno določilo iz Breviarium Alarici) kot 
tudi od privilegijev Ludvika Pobožnega, kljub temu pa je v njih razmerje med pravno zaščito 
(4) in razmeroma naklonjeno obravnavo vprašanje judovskega misijona (10) na eni strani ter 
prepovedmi osebnih stikov in prozelitizma z apostazijo (10) ter zmanjševanja pravic (2) na 
drugi strani dokaj uravnoteženo. Z utemeljitvijo, da se bodo judje ob koncu sveta spreobrnili, 
je določeno, da jih je treba tolerirati ter jim jamčiti življenje in svobodno opravljanje njihovih 
verskih obredov. A čeprav Burkhard pristane na to, da judovske podložnike, ki so se pripravljeni 
krstiti, izpustijo oziroma odkupijo, pa ločitev v primeru, ko se spreobrne samo en zakonski 
partner, zavrne. Burkhard sicer prevzame diskriminirajoče kanone 4. koncila v Toledu, vendar 
pa izrecno zapiše, da se krščansko vzgajajo zgolj krščeni otroci (c. 60). V obrobni opombi 
Burkhard seveda jude navede kot zgled sokrivde pri napeljevanju k umoru, drugače pa vključi 
samo prepoved imenovanja judov za upravnike posesti.

Kar zadeva cerkveno pravo, je očitno, da se je položaj judov od časa koncila v Meauxu/ 
Parizu izboljšal, v posvetnem pravu pa pride s tem, ko Henrik IV. leta 1090 prevzame in 
izpopolni karolinške privilegije, do resničnega preobrata, ki odnos vladarjev do judov vse do 
poznega srednjega veka postavi na temelj (pravnih) prednosti in olajšav.164 Henrik v celoti 
prevzame določila za zaščito življenja, telesa, posesti in trgovske dejavnosti ter določila gle-
de najemniških delavcev in delavk. Prepoved kupovanja krščanskih nesvobodnikov znova 
omili s prepovedjo prakse, da nekrščanske služabnike, ki so v lasti judov, krstijo in jih na ta 
način odvzamejo gospodarjem. To dopolni še s prepovedjo ugrabljanja in pokristjanjevanja 
judovskih otrok. Poleg tega željo judov po krstu podvrže tridnevni preizkušnji in jo skušal 
udušiti z določilom, da jud s krstom izgubi pravico do dediščine. Predpisi o pravnem postopku 
deloma presežejo karolinško določilo o obojestranskem pričevanju z zapriseženimi pomočniki 
iz obeh verskih skupnosti, saj judom pri internih sporih izrecno priznavajo njihovo lastno sod
no oblast, poleg tega pa vpeljejo talmudsko pravo o zaščiti trga, se pravi obvezo o poplačilu 
ukradenega blaga.165 Z naštetimi določili sta cerkveno in posvetno judovsko pravo ob izteku 
zgodnjega srednjega veka dosegla za jude najugodnejše stanje; s pravico do privilegijev, ki 
je kmalu prerasla v cesarsko pravo, je to stanje zasenčilo določila rimskega prava. A medtem 
ko se je v dvornih, plemiških in visokih cerkvenih krogih v odnosih z judi uveljavil predvsem 
pavlinsko-avguštinski nauk, so – zlasti v biblični eksegezi in v protijudovskih traktatih – še 
naprej gojili tudi teologijo prekletstva. Njihovo sovraštvo je bilo seveda v prvi vrsti usmerjeno 
k judom iz Nove zaveze in drugega tempeljskega obdobja, vendar pa se je podoba judov, ki so 
jo tu širili, vse bolj prenašala tudi na jude iz vsakokratne sedanjosti. Na žalost naj bi se zgoraj 
opisani pravni red zaradi neizoblikovane organizacije upravljanja cesarstva zelo kmalu izkazal 
za prešibkega, da bi se v zgodnjem obdobju križarskih vojn lahko uprl ljudskim množicam, 
ki so jih od zunaj podžigali fanatični pridigarji.

Nesreče v obdobju med letoma 1008 in 1013 so že naznanile razvoj, ki je v grozljivih 
pokolih med prvo križarsko vojno dosegel svoj prvi vrhunec. Čeprav naj bi bili pregoni iz 
prve križarske vojne zgolj epizoda in se je nekaj časa zdelo, da so se odnosi med kristjani in 
judi spet normalizirali, se je teologija prekletstva preobrazila v usodne obtožbe o krvoželjnosti 
judov, ki jih je širila vulgarna teologija in ki so vodile v krvave pregone 13./14. stoletja s tisoče 
žrtvami. V primerjavi s temi krvavimi pregoni v visokem in poznem srednjem veku se krize 
v pozni antiki in zgodnjem srednjem veku ne zdijo več tako grozne. Vseeno pa celo strašne 
katastrofe v krščansko-judovskih odnosih v poznem srednjem veku niso povsem uničile v 
pozni antiki postavljenih temeljev rimskopravnega sprejemanja in priznavanja judov kot 

164 Gl. o tem spodaj Prilogo 6.
165 Gl. o tem Lotter, Talmudisches Recht (kot zgoraj op. 143).



35ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

sodržavljanov; prav nasprotno – s tem ko so imeli juristi vedno več znanja o pravnem redu, 
se je v poznem srednjem in zgodnjem novem veku kanonsko pravo razvijalo naprej, obenem 
pa se je znova razmahnilo tudi rimsko pravo.

* * *
Na splošno lahko ugotovimo, da so bile prisilne spreobrnitve in množični pregoni 

v poznoantičnem Sredozemlju ter v zgodnjesrednjeveški Franciji in (še bolj) Italiji kljub 
ponavljajočim se pobudam cerkve in kraljevim ukazom o krstu obrobni pojavi, ki so jih tako 
v izročilu kot v zgodovinopisju intenzivneje izpostavljali kot dogodke, ki so odstopali od 
običajnega stanja. Toda to so konec koncev posledice cerkvenega antijudaizma, ki je trajal že 
od začetkov krščanstva, in teologije prekletstva, vendar pa se skozi ves zgodnji srednji vek 
kažejo kot prehodne in navadno lokalno omejene motnje stanja, ki so ga urejali rimsko in 
cerkveno pravo (slednje se je zgledovalo po prvem in se stalno razvijalo) ter nespremenljiv in 
nedvoumen odnos papeža kot najvišje instance. Toda prisilne spreobrnitve in pregoni v tem 
dolgem obdobju niso mogli zaustaviti, kaj šele preprečiti naraščanja judovskega prebivalstva 
ter nadaljnjega širjenja judovske poselitve na sever Francije in pozneje v vzhodnofranko-
vsko–nemško cesarstvo. Trgovanje z oddaljenimi deželami, s katerim so se od 5./6. stoletja v 
veliki meri ukvarjali judje, je to širjenje spodbujalo in predstavljalo njegov temelj.

Evropski judje srednjega veka torej izvirajo iz judovskega prebivalstva Zahodnega rimske-
ga cesarstva. Vzrok za nesorazmerno veliko rast judovskega prebivalstva je poleg naravnega 
prirastka in zgodnjih zakonskih zvez tudi prozelitizem; pri tem je zlasti pomembno zaposlo-
vanje nesvobodnih hlapcev in dekel, ki so živeli v judovskih družinah in ki so jih pogosto 
spreobračali v judovstvo. Nikoli zaključeni boj cerkve proti judovskemu prozelitizmu je bil 
dolgo časa večinoma neuspešen. Tako je postopno naraščanje judovskega prebivalstva vedno 
znova nadomestilo izgube zaradi prostovoljnih ali prisilnih spreobrnitev v krščanstvo. Kljub 
zvezam z judovskimi središči ter s krogi učenjakov v Mezopotamiji in Palestini, ki so se 
ohranile do 11. stoletja, močnejšega priliva priseljencev iz Orienta za srednji vek – z izjemo 
islamske Španije – ni mogoče dokazati in tudi ni verjeten.



36 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

Priloga 1
Judje v poznorimskem cesarskem pravu do leta 438,

kategorije v Codex Theodosianus, Novellae, Constitutiones Sirmondianae in Codex Iustinianus (1)
Št. Mesto Dat. CI Vsebina
Ia. Privilegiji (3/8)
  3 16,8,2 330 – Predstavniki judovskih skupnosti so oproščeni bremena 

članstva v kuriji
  4 16,8,4 330 – Nosilci dostojanstev v sinagogi so oproščeni bremena članstva 

v kuriji
11 7,8,2 368/73 1,9,4 Nastanitev vojakov v sinagogah je prepovedana
17 13,5,18 390 – Judje so oproščeni služenja pri ladijskem prevozu
18 16,8,8 392 – Priznano je izobčenje iz skupnosti (izključitev)
20 16,8,10 396 1,9,9  Judje smejo svobodno določati cene blaga
24 16,8,13 397 – Potrjeno je, da so judje oproščeni bremena članstva v kuriji
25 2,1,10 398 1,9,8 Rimsko pravo za jude; lastno sodišče v primeru sporazuma
29 16,8,15 404 – Potrjeni so privilegiji za patriarhe (voditelje judovskih skup-

nosti)
31 16,8,17 404 – Znova je dovoljen davek za patriarhe
37 2,8,26 412 1,9,13 Sabat in judovski prazniki so uradnih dejanj oziroma poslov 

prosti dnevi38 8,8,8
Ib. Pravno varstvo (0/15)
19 16,8,9 393 – Zaščita sinagog in svobodnega opravljanja verskih obredov
21 16,8,11 396 – Žalitev patriarhov je kazniva
22 9,45,2 397 1,12,1 Judje se zaradi obtožbe in dolgov ne krstijo
23 16,8,12 397 – Prepoved dotikanja judov in sinagog
25 2,1,10 398 1,9,8   Judje so podrejeni rimskemu pravu 
39 16,8,20 412 – Zaščita sinagog in svobodnega opravljanja verskih obredov
41 16,9,3 415 – Judom je dovoljeno imeti krščanske sužnje
42 16,8,23 416 – Lažne konverzije se smejo razveljaviti
43 16,9,4 417 (1,10,1) Judom je dovoljeno imeti krščanske sužnje
45 16,8,21 420 1,9,14 Zaščita sinagog in hiš, zaščita pravnega reda v odnosu do 

judov
46 16,8,25 423 – Zaščita in jamstvo posesti sinagog, nadomestilo za oropano 

blago
47 16,8,26 423 (1,9,16) Zaščita judov in sinagog
49 16,8,27 423 – Zaščita sinagog, dovoljena so popravila
50 16,10,

24
423 1,11,6 Prepoved dotikanja judov, večkratno nadomestilo za oropano 

blago
54 16,8,28 426 gl. 1,5,13 Delno razdedinjenje konvertitov v primeru zločina proti 

zapustniku
II. Izenačenje in ohranjanje pravic (3/13)
  1 16,8,3 321 – Judje morajo sodelovati v kuriji; dva/trije so oproščeni
  2 16,8,1 329 1,9,3 Preganjanje konvertitov je treba kaznovati

  5 Sirm. 4 335             
                 

– Preganjanje konvertitov je treba kaznovati
  7 16,8,5
12 12,1,99 383 1,9,5 Judje niso oproščeni bremena članstva v kuriji
CI – 392 1,9,7 Zakonske zveze se ne sklepajo po judovskem pravu; poliga-

mija je prepovedana
26a 12,1,158 398 (10,32,

49)
Poudarjeno je, da morajo judje – v nasprotju z določili
v Vzhodnem Rimu – služiti v kuriji



37ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

26b 12,1,157 398 10,32,49   Obveznost članstva v kuriji za pripadnike drugih ver
28 12,1,165 399 1,9,10 Judje morajo sodelovati v kuriji
33 16,8,18 408 1,9,11 Prepoved žalitve Kristusa med usmrtitvijo Hamana pri purim-

skih uprizoritvah
34 16,5,44 408 – Judje se ne smejo norčevati iz krščanstva in ne smejo ovirati 

verskih obredov
35a Sirm. 14 409 – Če judje kalijo mir, je malomarnim dostojanstvenikom 

zagrožena kazen35b 16,5,46
40 16,8,22 415 1,9,15 Sodni proces med judom in kristjanom mora potekati pred 

državnim sodiščem
46 16,8,24 418 – Judje imajo pravico do advokature in delovanja v kuriji
45 16,8,21 420 1,9,14 Ohranjanje pravnega reda; svarilo pred žalitvijo krščanskih 

verskih obredov
51 15,5,5 425 3,12,6 Judje morajo spoštovati krščanske praznike
56 Nov. 3,6 438 1,5,7 Judje morajo sodelovati v kuriji
III. Odvzem pravic (1/13)
  9 16,9,2 339 1,10,1 Judom je prepovedano kupovati nejudovske sužnje
27 16,8,14 399 – Prepoved plačevanja davkov za patriarhe
30 16,8,16 404 – Judje niso več vključeni v oddelke cesarskih agentov

(policija, sli)
33 16,8,18 408 1,9,11 Za zasmehovanje Kristusa je zagrožen odvzem privilegijev
35a Sirm. 14 409 – Judovski zakoni so potrjeni; malomarne dostojanstvenike je 

treba kaznovati35b 16,5,46
40 16,8,22 415 1,9,15 Judovski patriarh izgubi najvišje dostojanstvo (illustris); pre-

poved gradnje novih sinagog, sojenja kristjanom, posedovanja 
krščanskih sužnjev

43 16,9,4 417 1,10,1 Prepovedano je kupovati krščanske sužnje, vendar pa jih je 
dovoljeno imeti

44 16,8,24 418 – Izključitev iz vojaške službe, prepoved vključevanja novih 
judov v državne službe

46 16,8,25 423 – Prepoved gradnje novih sinagog
48 16,9,5 423 – Judom je prepovedano kupovati krščanske sužnje
49 16,8,27 423 – Prepovedi so potrjene, zlasti glede nove gradnje sinagog
52 Sirm. 6 425 – Za jude ni državne in vojaške službe ter procesnega prava
55 16,8,29 429 1,9,17 Nekdanji davki za patriarhe gredo zdaj v državno blagajno
56 3. Nov., 2 

in sl.; 5
438 1,9,18 Prepoved opravljanja dostojanstev, sodne oblasti in gradnje 

novih sinagog
IV. Prepoved prozelitizma (5/12)
  2 16,8,1 329 1,9,3 Prozelitizem je prepovedan, za apostazijo je zagrožena kazen
  5 Sirm. 4 335 gl. 1,10,1 Nejudovske sužnje je pri obrezovanju treba osvoboditi
  6 16,9,1
  8 16,8,6 339 – Krščanske ženske se za prozelitizem sme kaznovati s smrtjo
  9 16,9,2 339 1,10,1 Prepoved kupovanja nejudovskih sužnjev; obrezovanje se sme 

kaznovati s smrtjo 
10 16,8,7 353 1,7,1 Apostate je treba razlastiti
13 16,7,3 383 1,7,27   Prozelitizem je treba kaznovati strožje kot apostazijo, apostati 

(in tisti, ki živijo po judovskih običajih?) izgubijo pravico, da 
dediščino zapustijo po svoji volji

14 3,1,5 384 –
   

Judom je prepovedano kupovati krščanske sužnje, prepovedan 
je tudi prozelitizem; kristjane in spreobrnjene sužnje je treba 
odkupiti



38 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

15 3,7,2 388 1,9,6 Kazen za mešani zakon in prešuštvo 
16 9,7,5 388 9,1,31; 16,8
31a Sirm. 12 407 prim. 1,9,12   Razlastitev (verskih) objektov skupine caelicoli
31b 16,5,43
36 16,8,19 409 1,9,12; 

12,21,
Kazen za prozelitizem kot pri zločinu proti cesarskemu 
veličanstvu; pripadniki skupine caelicolae in heretiki imajo 
eno leto časa, da prestopijo v pravoverno krščanstvo

40 16,8,22 415 1,9,15 Prepoved posedovanja krščanskih sužnjev, obrezovanja neju-
dovskih sužnjev in klientov prostitutk

41 16,9,3 415 – Prepoved prozelitizma pri sužnjih
43 16,9,4 417 1,10,1 Prepoved kupovanja krščanskih sužnjev; obrezovanje se sme 

kaznovati s smrtjo
47 16,8,26 423 1,9,16 Prepoved obrezovanja nejudov
53 16,7,7 426 1,7,4 Apostati izgubijo pravico do tožbe, pričevanja in darovanja
56 Nov. 3,4 438 1,9,18;

1,7,5
Prozelitizem se kaznuje s smrtno kaznijo in konfiskacijo

Priloga 2
Kanoni o judih z galskih in frankovskih sinod do leta 653: teme

Št. Kraj Kanon Datum Vsebina
Mešani zakoni
  5 Orléans II c. 19 533 Mešani zakoni so prepovedani; grožnja z izobčenjem
  6 Clermont c. 6 535 Mešani zakoni in spolno občevanje z judinjami so

prepovedani; grožnja z izobčenjem
  8 Orléans III c. 14 538 Prepoved mešanih zakonov 
12 Orléans IV c. 31 541 Krščansko sužnjo je prepovedano poročiti z judom
Prepoved stikov
  1 Vannes c. 12 461/91 Prepovedano se je udeležiti judovskih obedov, ker so za jude 

krščanske jedi nečiste
  3 Agde c. 40 506 kot 1
  4 Epaon c. 15 517 Prepovedano se je udeležiti judovskih obedov
  8 Orléans III c. 14 538 Skupni obedi so prepovedani; grožnja z izobčenjem
14 Mâcon c. 2 583 Prepovedano je preveč zaupno občevanje judov z nunami 
17 c. 15 Judovskih obedov se je prepovedano udeležiti; grožnja

z izobčenjem
25 Clichy c. 13 626/7 Prepoved udeležbe pri judovskih obedih
Kupovanje in posedovanje krščanskih sužnjev ter njihova pravica do zatočišča

Orléans I c. 3 511 Sužnja, ki išče zatočišče, je treba izročiti gospodarju, potem 
ko ta priseže, da ga ne bo kaznoval

  8 Orléans III c. 14 538 Tudi krščanske sužnje, ki iščejo zatočišče, je treba izročiti 
judovskim gospodarjem, ko ti prisežejo, da jih ne bodo 
kaznovali; če gospodarji z njimi ravnajo protizakonito, jih je 
treba odkupiti 

11
Orléans IV

c. 30  
541

Krščanskim sužnjem, ki pobegnejo, je treba nuditi zatočišče 
in jih za primerno ceno odkupiti od judovskega gospodarja

12 c. 31 Prepoved spreobračanja krščanskih sužnjev k judovstvu; 
kazen za spreobračanje je izguba sužnjev

13 Orléans V c. 22 549 Pravica do zatočišča se omeji; sužnji se morajo vrniti v službo 
k svojemu gospodarju, tudi če je ta drugačne veroizpovedi, 
in sicer po tem, ko krščanski porok priseže, da suženj ne bo 
kaznovan*



39ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

18 Mâcon c. 16 581/3 Krščanski sužnji se od judov odkupijo za 12 solidov
19 c. 17 Če jud spreobrne krščanske sužnje, je kaznovan z izgubo 

sužnjev in z zakononsko določeno pokoro
25 Clichy c. 13 626/7 Prepoved prodaje sužnjev judom
26 Chalon–

sur–Saône
c. 9 647/53 Prepoved prodaje sužnjev v judovsko suženjstvo zunaj meja 

dežele
Prepoved prevzemanja dostojanstev in druge oblike diskriminacije
  7 Clermont c. 9 535 Judje ne smejo biti sodniki ali mitničarji
  9 Orléans III c. 31 538 Ob nedeljah je prepovedano izvajati judovske običaje in delati 

na polju
10 c. 33 Za veliko noč judje 4 dni ne smejo v javnost
15 Mâcon c. 13 583 kot 7
16 c. 14 Za veliko noč judje 4 dni ne smejo v javnost
20

Narbonne
c. 4

589
Nedeljsko delo je prepovedano tudi za jude

21 c. 9 Judom je prepovedano peti psalme pri pogrebnem sprevodu; 
kazen: 6 unč

22 c. 14 Tudi judom je prepovedano hoditi k vedeževalcem; kazen: 6 
unč

23 Pariz I,
c. 17

614 Judje ne smejo zasedati položajev, ki so nadrejeni kristjanom

24 II,
c. 10

Judje ne smejo zasedati položajev, ki so nadrejeni kristjanom; 
kazen po kanonskem pravu

25 Clichy c. 13 626/7 Prepoved opravljanja javnih funkcij
Širjenje krščanske vere
  2 Agde c. 34 506 Za jude je predpisan 8–mesečni katehumenat (priprava na 

krst), saj je treba upoštevati možnost vrnitve k judovstvu; 
samo v primeru življenjske nevarnosti se krst opravi takoj

* Kanoni, ki jude zadevajo samo posredno, so navedeni v kurzivi.

Priloga 3
Poznokarolinška poglavja o judih pri Floru, Amulonu in na koncilu v Meauxu/Parizu

Št. Ago. Flo. Amu. M./P. Izvor Vsebina
Prepoved stikov
  1 c. 2 – c. 52 – Fortunat. V. Hilar. c. 3 Prepoved skupnih obedov in izmenjave 

pozdravov
  3 c. 4 4 c. 55 c. 73 C. Epao. c. 15 Prepoved skupnega obeda: grožnja s kaznijo 
  4 c. 5 5 c. 56 c. 73 C. Agath. c. 40 Prepoved skupnega obeda z duhovščino in 

laiki
  8 c. 6 10a c. 57 c. 73 C. Matisc. c. 15 Prepoved skupnega obeda; grožnja s kaznijo
11 c. 8 1 c. 58 c. 73 C. Laod. c. 37 Prepoved sprejemanja daril in prepoved 

praznovanj
12 c. 8 2 c. 58 c. 73 C. Laod. c. 38 Prepoved sprejemanja judovskega 

nekvašenega kruha in prepoved sodelovanja 
pri judovskih verskih obredih

13 c. 8 3 c. 58 c. 73 C. Arvern. c. 6 Prepoved mešanih zakonov; grožnja 
z izobčenjem

14 c. 9 – c. 6 c. 73 Euseb. HE 4,14 Občevanje z neverniki je treba odkloniti



40 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

Diskriminacija
  2 c. 2 – c. 53 – Paulin. V. Ambr.

c. 22 in sl.
Za uničenje sinagog se ne plača odškodnina

  5 c. 6 6 c. 57 c. 73 C. Matisc. c. 13 Judje ne smejo biti sodniki in mitničarji
  6 c. 6 7/8 c. 57 c. 73 C. Matisc. c. 14 Judom je za veliko noč prepovedan izhod
  7 c. 6 9 c. 57 c. 73 C. Matisc. c. 14 Judje morajo duhovnikom izkazovati 

spoštovanje
10 c. 7 11 c. 58 c. 73 C. Aurel. 3, c. 33 Judom je za veliko noč prepovedan izhod
15 – – c. 47 c. 73 Sirm. 6 Prepoved opravljanja javnih funkcij zaradi 

nevarnosti prozelitizma
16 – – c. 47 c. 73 Brev., Nov. Th. III, 2* Prepoved opravljanja javnih funkcij 
17 c. 47  Brev., Nov. Th. III, 7* Judje ne smejo biti ječarji
18 – – c. 47 c. 73 Brev., Nov. Th. III, 

3,Int.
Prepovedano je graditi nove sinagoge, dovol-
jeno pa je obnavljati stare

19 –  – c. 47 c. 73 Brev., Nov. Th. III, 
4,(Int.)

Prepoved opravljanja javnih funkcij

20 – – c. 47 c. 73 Brev., Nov. Th. III, 5* Častna funkcija ne ščiti pred (smrtno) kaznijo
  2 c. 6 – c. 49 c. 73 Childebert Edict. Judom je za veliko noč prepovedan izhod
Nesvobodniki/Sluge
  9 c. 6 10b c. 57 c. 73 Conc. Matisc. c. 16 Kristjan ne služi judom
21 – – c. 48 c. 73 Brev. 16,4,1, Int. Sužnje, ki so jih judje obrezali, je treba 

osvoboditi
25 – – c. 50 c. 73 Greg. Reg. 9,215/17 Judom je prepovedano obdržati krščanske 

sužnje
26 – – – c. 73 Greg. Reg. 9,104 Krščanske sužnje je treba v 40 dneh prodati
29 – – – c. 76 Conc. Meaux/Paris Krščanski in judovski trgovci smejo sužnje 

prodajati samo znotraj meja cesarstva
Prepoved prozelitizma in apostazije
  9 c. 6 10b c. 57 c. 73 Matisc. c. 16 Obrezovanje krščanskih nesvobodnikov je 

kaznivo
19 – – c. 47 c. 73 Brev. Nov. Th. III, 4, 

Int.
Razlastitev in smrtna kazen za prozelitizem

21 – – c. 48 c. 73 Brev., C. Th. 16,4,1,Int. Sužnje, ki so bili obrezani, je treba osvoboditi
22 – – c. 48 – Paul. Sent. 5,22,3 in sl. Prepoved obrezovanja rimskih državljanov
28 – – – c. 75 C. Tolet. 4, c. 60 Otroke judov (ki so se vrnili k svoji veri) je 

treba ločiti od staršev in jih vzgajati krščansko
31 – 13 – – C. Tolet. 4, c. 59b Konvertite, ki so se vrnili k svoji veri, je treba 

kaznovati in jim odvzeti otroke
32 – 14 – – C. Tolet. 4, c. 57b Tistim, ki so bili prisilno krščeni, ni dovolje-

no, da se vrnejo k prejšnji veri
33 – 15 – – C. Tolet. 4, c. 62 Občevanje konvertitov z judi je treba kazno-

vati



41ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

Priloga 4
Duhovnik Gerhard, kanonska pisna utemeljitev za nadškofa Friderika iz Mainza, 937

Št. Mesto Izvor Vsebina Vir
Zaščita judov (»Sicut Iudaeis«)
  1 c. 1/2,

v. 6–81
Psevdo Dionizij, 
Ad Demophilum

Nevedne moramo poučiti, ne pa mučiti, tako kot 
tudi slepim ne povzročamo bolečin, temveč jih 
vodimo za roko

       –  –

  2 c. 3,
v. 82–103

Reg. Greg. 11,46 
(45)* 

Prisilni krst je prepovedan, škoduje dušam; 
spreobrnitev je treba doseči s pametno in 
prepričljivo pridigo

CTh 16,8,23

  3 c. 3,
v. 103–07

Reg. Greg. 8,25 Kot se morajo judje držati tega, kar jim zakon 
dovoljuje, se jih pri tem, do česar imajo pravico, 
ne sme ovirati 

CTh 16,8,21; 
26; CI 1,9,14

Kristjani ne smejo biti podrejeni judom
  4 c. 3, v. 112 in 

sl.; 121–24
Reg. Greg. 3,37 Krščanske sužnje, ki jih judje nezakonito kupijo 

in uporabijo pri svojem delu, je treba osvoboditi
CTh 16,9,2,
CI 1,9,4; 13

  5 c. 3,
v. 124–34

Reg. Greg. 4, 21 
(skrajšano**)

Po zakonu je krščanske sužnje prepovedano pre-
pustiti judovski oblasti, zato jih je treba izpustiti

CI 1,10,2

  6 c. 4,
v. 135–49

Reg. Greg. 7,21 Krščanske ujetnike, ki jih ni mogoče osvoboditi 
na legalen način, je treba odkupiti

kot 5

  7 c. 4,
v. 149–58

Reg. Greg. 4,9 Sužnji, ki so v lasti judov in v cerkvi iščejo 
zatočišče, se ne izročijo gospodarjem, ampak se 
odkupijo

CTh 9,45,5;
CI 1,12,2

  8 c. 4,
v. 158–79

Reg. Greg. 6,29 Tudi poganski sužnji, ki so se pripravljeni krstiti, 
se ob plačilu odškodnine odkupijo od judovskega 
gospodarja

kot 8

  9 c. 4,
v. 179–200

Reg. Greg. 8,21 Judovski (samaritanski) gospodar v primeru, da 
se pozneje spreobrne, nima zakonite pravice do 
krščenega sužnja

CI 1,3,54,10

11 c. 5,
v. 213–18

Reg. Greg. 
9,213/215

Judje ne smejo imeti krščanskih sužnjev, ampak 
jih morajo prodati ali osvoboditi

CI 1,10,2; 
1,3,54, 8 in sl. 

12 c. 5,
v. 219–25

Reg. Greg. 9,104 Judje morajo krščanske sužnje v roku 40 dni 
prodati

kot 11

16 c. 6,
v. 237–41

Sirm. 6 Judom in poganom je prepovedano urejati pravne 
zadeve in opravljati državne funkcije

CTh 16,8,22; 
24; CI 1,9,18: 
2,6,8

17 c. 6,
v. 241–48

Nov. Th. III, 
2+Int.

Noben jud (kot sovražnik cesarja in zakonov) ne 
sme biti nosilec javne funkcije, dostojanstvenik 
ali varuh (protector)

Nov. Th. III

Predpisi glede obnašanja kristjanov
– –   c. 73  Conc. Meaux/Pariz        Knezi, duhovniki in laiki morajo upoštevati 

stare kanone in kraljeva pravna pravila 
22 – – c. 49 – Greg. Reg. 9, 228 Brezpogojno se je treba držati judovskih 

zakonov
28 – 12 – – C. Epao. c. 40 Škofje so odgovorni za to, da se zakoni 

upoštevajo
25 – 16 – c. 74 C. Tolet. 4, c. 58 Izkazovanje protekcije judom in sprejemanje 

podkupnine se kaznujeta z ekskomunikacijo

Besedila: Agobard ep. Lugd., Ep. 8, De Iudaeorum superstitionibus. MG Epp. 5, str. 185–193; Florus von Lyon, De 
fugiendis contagiis Iudaeorum, ur. B. Blumenkranz, RHDFÉ, ns. 33, 1955, str. 575–577; Amolo ep. Lugd., Contra 
Iudaeos, MPL 116, stolpci 141–184; Meld./Paris. A. 845/6, MG Cap. II, str. 416–421; Linder, Legal sources, str. 539.
* Poglavja pri Nov. Th. III po Th. Mommsen/P. M. Meyer, CTh., Novellae, 1905, str. 7–9.



42 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

18 c. 6,
v. 248 in nasl.

Nov. Th. III,7 Judje ne smejo biti ječarji Nov. Th. III

Diskriminacija
  4 c. 3,

v. 108–13
Reg. Greg. 3,37 Judje ne smejo graditi novih sinagog CTh 16,8,27

19 c. 6,
v. 250–4

Nov. Th. III, 
7+Int.

Judje ne smejo graditi novih sinagog, kazen: 50 
funtov zlata; propadle sinagoge se smejo obnoviti

Nov. Th. 3

21 c. 6,
v. 258 in nasl.

C. Matisc.,
c. 14

Za veliko noč judje 4 dni ne smejo na cesto Edikt
Hildeberta I.

Prepoved obrezovanja, prozelitizma in apostazije
10 c. 5,

v. 201–13
Reg. Greg. 6,30 Tudi poganski sužnji po zakonu ne smejo biti 

obrezani; zagrožena je smrtna kazen
CTh 16,9,1; 2;    
CI 1,10,1 

15 c. 6,
v. 233–37

CTh 16,9,1,Int. Če jud kupi in da obrezati krščanskega ali kat-
erega drugega sužnja, se ta suženj osvobodi 

CTh 16,9,1; 2; 
CI 1,10,1

20 c. 6,
v. 254–58

Nov. Th. III, 
4+Int.

Spreobrnitev nesvobodnih in svobodnih krist-
janov v judovstvo se kaznuje z razlastitvijo in 
smrtno kaznijo

CTh 16,8,26:     
CI 1,7,5

Odnos kristjanov do judov
  6 c. 3,

v. 113–21
Reg. Greg. 3,37 Prepovedana je protekcija judov zaradi podkup-

nine
CTh 16,5,46 

13 c. 5,
v. 225–27

Conc. Epao,
c. 15

Laiki in duhovniki po zakonu ne smejo obedovati 
z judi

C. Illiber., c. 
50;
C. Venet., c. 12

14 c. 6,
v. 231–33

Pseudo Capitula 
Karla Velikega

Knezi, duhovniki in laiki, moški in ženske 
morajo pri judih upoštevati kanonsko pravo in 
kraljeve zakone

(Conc. Meld./
Paris, c. 73 

*Besedila 2–10 je Gerhard vzel iz Vita Gregorii I. (VG) Janeza Diakona, c. 42–48, MPL 75, stolpci 204–207, 
besedila 11–21 pa sinodalnim aktom iz Meauxa/Pariza, c. 73 in nasl.
** Pomensko spremenjena skrajšana verzija Reg. Greg. 4,21 je delo Janeza Diakona. Besedila po izdaji F. Lotter, 
Der Brief des Priesters Gerhard an den Erzbischof Friedrich von Mainz, VuF, 17, 1975, str. 109–118; 2–21 tudi pri 
Linder, Legal sources, str. 622–633.

Priloga 5
Burkhard iz Wormsa, poglavja o judih, kategorije (24+2)*

Št. Mesto Vsebina Izvor Gracijan
I. Toleriranje, priznavanje, pravno varstvo (4)
   3 1,94,79 Prepoved uboja judov ali poganov iz lakomnosti Regino, SC 2,5,25           –

 14 4,91 Zagotovitev opravljanja verskih obredov; spreo-
brnitev z »mehkim«, prizanesljivim ravnanjem

Reg. Greg. 1,34           –

 17 6,33 Za umor judov ali poganov se je treba spokoriti C. Worms, A. 868,
c. 3 (27)

D50, c. 40

 23 20,97 Judje se bodo spreobrnili ob koncu sveta Greg. Mor. 35,14,27           –
II. Širjenje krščanske vere med judi, mešani zakoni, sužnji (8+2)
    4 3,28 Poganom, heretikom in judom je treba dovoliti, 

da prisluhnejo pridigi
Stat. Eccl. ant. 16 de cons. D1, c. 67

    5 4,81 8–mesečni katehumenat za jude C. Agat. c. 34 de cons. D4, c. 93
   6a 4,82 Prisilne spreobrnitve so prepovedane C. Tolet. 4, c. 57 D45, c. 5
 10 4,86 Sužnje judovskih gospodarjev je treba ob spreo-

brnitvi osvoboditi
C. Tolet. 12, c. 9 D45, c. 17

 11 4,87 Poganske sužnje judovskih gospodarjev je treba 
ob spreobrnitvi odkupiti

C. Aurel. 4, c. 30           –



43ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

 12 4,88 Krščanske sužnje in za krst pripravljene sužnje 
judovskih gospodarjev je treba osvoboditi

C. Matisc., c. 16 D54, c. 18

 15 4,98 Zakonska zveza se po krstu partnerja ne sme 
razdreti

Innocent. I. Ep. ad 
Ruf.

D26, c. 3

 21 19,43 Judi se po izpovedi in pokori oprosti Hraban. Poen. Her. 
c. 10

D50, c. 28

(24) 9,9 Veren zakonski partner ne sme zavreči nevernega 1. Cor. 7, 12 in nasl.            –
(25) 9,61 Neverna devica se po krstu ne sme odgnati Coll. Hibern. 46,29 C28, q. 2, c. 1
III. Prozelitizem, apostazija, prepoved stikov (10)
  1 1,94,29 Nečistovanje z judi in pogani je prepovedano Regino, SC. 2,5,29            –
  2 1,94,41 Judje ne smejo kupovati, posedovati ali prodajati 

krščanskih nesvobodnikov
Regino, SC. 2,5,41            –

 6b 4,82 Vrnitev prisilno krščenih nekristjanov k prejšnji 
veri je prepovedana

C. Tolet. 4, c. 57  D45, c. 5

  7 4,83 Krščene otroke je treba ločiti od judovskih 
staršev in jih vzgajati krščansko

C. Tolet. 4, c. 60 C28, q. 1, c. 11

  8 4,84 Konvertite je treba ločiti od judov po veri C. Tolet. 4, c. 62 C28, q. 1, c. 12
  9 4,85 Treba je preprečiti upadanje števila krščencev; 

obrezane otroke in sužnje je treba odvzeti 
staršem oz. gospodarjem

C. Tolet. 4, c. 59 de cons. D4, c. 94

 13 4,90 Obrezane krščanske sužnje je treba osvoboditi CTh 16,9,1, Int.            –  
 18 10,7 Prevzemanje judovskih navad in praznikov je 

prepovedano
Stat. Eccl. ant, 83 C26, q 5, c. 11

 20 19,5,192 Skupni obedi z judi so prepovedani prim. Regino, SC 
1,304

         –    

 22 19,132 Skupni obedi z judi so prepovedani C. Elib., c. 50.           –
 IV. Odvzem pravic in prekletstvo (2)
 16 6,31 Tisti, ki napeljujejo k umoru, nosijo enako krivdo 

kot judje
Regino, SC2, 49 de poen. D1, c. 23

 19 15,31 Judje ne smejo biti upravniki posesti in nadrejeni 
kristjanom

Ben. Lev. 6,122, (C. 
Tolet. 12,9,19)

         –

* Linder, Legal sources, str. 633–638.

Priloga 6
Principi prava cesarskih privilegijev za jude od Karolingov do Staufovcev

Št. Ludvik Pobožni*  Henrik IV.**                                   Vsebina
Zaščita telesa, življenja, posesti in trgovske dejavnosti
1 str. 333, v. 5 in nasl.; 

str. 336, v. 1–4.
str. 391, v. 5–13 Judom se na njihovo prošnjo nudi zaščito

2 str. 333, v. 6 in; str. 
336, v. 4 in nasl.

str. 391, v. 14 in 
nasl.; str. 396, v. 5 in 
nasl.; 12 in nasl.

Cesar (oziroma škof) je najvišja pravna instanca za jude

3 str. 333, v. 4–8; str. 
336, v. 5–8.

str. 391, v. 15 in 
nasl.; str. 396, v. 7 
in nasl.

Noben cerkveni ali posvetni dostojanstvenik ne sme nad 
judi izvajati neposredne oblasti

4           –  –     str. 396, v. 8; 10 in 
nasl.

Neposredno oblast sme nad judi izvajati le tisti, ki so ga 
judje sami izbrali in ki ga je imenoval cesar

5 str. 333, v. 10–12; 
str. 336, v. 8–12.

str. 392, v. 18 in 
nasl.; str. 396, v. 
13–19

Jude je prepovedano iz nepomembnih razlogov strašiti 
s tem, da jim bo odvzeta dedna posest



44 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

  6 str. 333, v. 15–17; 
str. 336, v. 17 in 
nasl.

str. 392, v. 25 in 
nasl.; str. 396, v. 
20–25

Judje smejo znotraj cesarstva nemoteno trgovati

  7 str. 333, v. 12–15; 
str. 336, v. 12–15.

str. 392, v. 30 in 
nasl.; str. 396 in 
nasl., v. 26 in nasl.; 
82 in nasl.

Judje so oproščeni vseh mitnin in prisilnega dela

  8 str. 333 in nasl., v. 
18 in nasl.; str. 336, 
v. 18 in nasl.

str. 392 in nasl., v. 
34; 73; str. 397, v. 
32; 60

Judje smejo živeti po svojih zakonih 

17 str. 334, v. 38–41; 
str. 336, v. 38–41.

(str. 393, v. 6 in 
nasl.) str. 397, v. 65 
in nasl.

Kazen za umor ali napeljevanje k umoru juda je 10/12 
funtov

 Svobodni in nesvobodni nastavljenci
  9 str. 334, v. 18 in 

nasl.; str. 336, v. 19 
in nasl..

str. 392, v. 49 in 
nasl.; str. 397, v. 46 
in nasl.

Judje smejo zaposliti krščansko najemniško delovno silo 
(dekle, dojilje), vendar ne ob praznikih

10 str. 333, v. 19 in 
nasl.; str. 336, v. 20 
in nasl.    

        –  – Judje smejo kupovati poganske sužnje in jih prodajati 
znotraj cesarstva

22           -  -             str. 392, v. 50 in 
nasl.; str. 397, v. 49.

Judje ne smejo kupovati krščanskih nesvobodnikov

Širjenje krščanske vere
11 str. 334, v. 25–36; 

str. 336, v. 22 in 
nasl. 

str. 392, v. 36 in 
nasl.; str. 397, v. 
41–45

Nekrščanski nesvobodniki se ne smejo krstiti; kazen: 3 funti 
srebra in osvoboditev nesvobodnikov

13           -  - str. 392, v. 36 in 
nasl.; str. 397, v. 34 
in nasl.

Nihče ne sme judovskih otrok krstiti proti njihovi volji; 
kazen: 12 funtov zlata

14           -  -   str. 392, v. 38–41; 
str. 397, v. 36–39;

Če se jud prostovoljno spreobrne, sledi 3-dnevni preizkus, 
s katerim se preveri, ali gre za pravo spreobrnitev

15           -  - str. 392, v. 41 in 
nasl.; str. 397, v. 39 
in nasl.

S krstom jud izgubi pravico do dediščine

Pravni postopki
13 str. 333 in nasl., v. 

21–25; str. 336, v. 
24–28.

      –  – Kristjan toži juda s (tremi) krščanskimi in (tremi) judovs-
kimi pričami 

14 str. 334, v. 23 in 
nasl.; str. 336, v. 26 
in nasl.

      –  –                   Ko jud toži kristjana, mora najti krščanske priče

18 str. 334, v. 43 in 
nasl.; str. 336, v. 
31; 42

str. 392, v. 54; 57 
in nasl. 

Judje prisežejo po lastnem pravu

19           -  - str. 397,
v. 50–57.

Tako kot pri kristjanu tudi pri judu obtožbo ovržeta judovski 
in krščanski zapriseženi pomočnik

20           -  - str. 398,
v. 75–79

Judje pri internih sporih uporabljajo svoje lastno sodstvo

21 str. 334, v. 41–44; 
str. 336, v. 41 in 
nasl. 

str. 392, v. 55 in 
nasl.; str. 397, v. 58 
in nasl.

Božja sodba z ognjem, vodo in bičanjem je prepovedana



45ZGODOVINSKI ČASOPIS • 61 • 2007 • 1–2 (135)

23           -  - str. 392, v. 33 in 
nasl.; str. 397, v. 31 
in nasl.

Zaščita trga po judovskem pravu: ukradeno blago se po-
ravna le z zapriseženo kupnino

24 str. 336, v. 31–36    str. 398, v. 61 in 
nasl.; 79 in nasl.

Jud se lahko obrne na kralja in doseže odlog

**	 Ludvik Pobožni, Praeceptum Iudaeorum, Formulae 30, Linder, Legal sources, str. 333 in nasl.; 31, str. 336 in 
nasl.

**	 Henrik IV., Judovski privilegij za Speyer, Linder, Legal sources, str. 391 in nasl.; za Worms, prav tam, str. 396 
in nasl.

Prevod iz nemščine
Anja Naglič

Z u s a m m e n f a s s u n g

Die Voraussetzungen christlich-jüdischer Koexistenz und deren Infragestellung durch
Zwangsbekehrung und Vertreibung in Spätantike und Frühmittelalter

Friedrich Lotter

1.	 Die jüdisch-christliche Koexistenz in der christlichen Umwelt des Mittelalters ist keine Selbstver-
ständlichkeit, ihre Krisen sind nicht nur aus  unmittelbaren Ursachen und Anlässen zu erklären. 
Grundlegende Voraussetzung ist die von christlichen Kaisern der theodosianisch-valentinianischen 
Dynastie um die Wende des 4./5. Jhs. gegen anders gerichtete kirchliche Tendenzen durchgesetzte 
Duldung  des Judentums als einzigem nichtchristlichen und nichtorthodoxen Glaubensbekenntnis.

2.	 Jüdische Kontinuität von der Antike zum Mittelalter ist im wesentlichen in Regionen vorauszusetzen, 
in denen die städtische Organisation die Stürme der Völkerwanderung überstanden hat, in Italien, 
Gallien-Frankenreich südlich der Loire und im unteren Rhoneraum und in den Küstengebieten 
Kataloniens und vermutlich Andalusiens.

3.	 Die eigentliche Existenzkrise des europäischen Judentums war die Epoche nach der Erhebung des 
Christentums zur Staatsreligion und der gleichzeitigen Unterdrückung aller heidnischen und nichtor-
thodoxen Bekenntnisse durch das Glaubensedikt des Theodosius I. um 380 und das 1. Konzil von 
Konstantinopel um 381. Diese Epoche ist bestimmt durch Zerstörung und Enteignung von Synagogen 
und Zwangsbekehrungen, gegen die sich kaiserliche Schutzdekrete richten.

4.	 Voraussetzung der Duldung des Judentums bis in Neuzeit ist das römische Recht, zunächst in Form 
des Codex Theodosianus. Auf Juden beziehen sich 56 Einzeltexte, die aus 47 Edikten stammen. 
Diese Texte lassen sich grob in Privilegien (11), Schutzbestimmungen (15) und rechtswahrende oder 
– angleichende Vorschriften (16) einerseits, andererseits auf Rechtsminderung (14) und Verbot des 
Proselytismus (17) gerichtete Maßnahmen aufgliedern, d.h. 42 positiven stehen etwa 31 negative 
Rechtsbestimmungen gegenüber. Eine Beurteilung kann nicht, wie häufig geschehen, durch selektive 
Auswahl der negativen Züge, sondern nur in einem umfassendem Vergleich erfolgen. Trotz einer 
Anzahl restriktiver Bestimmungen hat römisches Recht in CTh  und auch noch im CJ im Prinzip 
stabilisierend gewirkt und die jüdische Existenz abgesichert, obwohl diese durch andere außerre-
chtliche und pseudo-religiöse Impulse immer wieder gefährdet war.

5.	  Grundlage der kirchlichen Haltung ist ein theologischer Antijudaismus, der sich in verschiedenen 
Formen darstellt. Dabei steht die theologische Rechtfertigung jüdischer Existenz auf paulinisch-
augustinischer Grundlage, wie sie vor allem auch von den Päpsten seit Gregor dem Großen um 600 
vertreten wurde, einer.Verdammungstheologie gegenüber, welche die Schuld der Juden am Tode Jesu 
für unverzeihbar hält. Gegenüber der Praxis der gutnachbarlichen und geschäftsmäßigen Kontakte 
von Juden und Christen konnte sich die Verdammungstheologie nur allmählich und letztlich erst im 
Spätmittelalter zeitweise durchsetzen.

6.	 Trotz erheblicher Verluste kann sich die jüdische Minderheit nach der Existenzkrise um die Wende 
des 4./5. Jhs stabilisieren und findet in den germanischen Nachfolgestaaten in Italien und Gallien 
auf der Grundlage des römischen Rechts erträgliche Existenzbedingungen. Übergriffe wie noch 



46 F. LOTTER: POGOJI ZA SOBIVANJE KRISTJANOV IN JUDOV

im 6./7. Jh. gelegentlich erfolgende Synagogenzerstörungen  und Zwangsbekehrungen sind als 
vom Normalzustand abweichende Vorgänge in der Überlieferung überrepräsentiert und haben das 
allmähliche Wachstum und die neuerliche Ausbreitung jüdischer Niederlassungen in West- und 
Mitteleuropa nicht aufhalten können. Diese wurden durch den seit dem 5./6.Jh. nachgewiesenen 
jüdischen Fernhandel gefördert. Der nie endende Kampf der Kirche gegen jüdischen Proselytismus 
(Bekehrung zum Judentum) vor allem bei Haussklaven bzw. Bediensteten blieb lange weitgehend 
erfolglos. Zwar bestanden bis ins 11.Jh. Verbindungen zu den jüdischen Zentren in Mesopotamien 
und Palästina, doch ist ein nennenswerter Einwanderungsschub aus dem Orient im Mittelalter nicht 
nachweisbar und unwahrscheinlich.

466 D. NE^AK – B. REPE: O NASTANKU IN NAMENU AVSTRIJSKO-SLOVENSKE KOMISIJE ...

PRISPEVKI ZA NOVEJ[O ZGODOVINO

In{titut za novej{o zgodovino izdaja osrednjo slovensko zgodovinsko revijo za problematiko novej{e zgodovine Prispevki
za novej{o zgodovino. Revija izhaja ‘e od leta 1960, najprej kot Prispevki za zgodovino delavskega gibanja, od leta 1986
pa pod sedanjim imenom. Sprva je bila revija usmerjena izrazito v zgodovino delavskega gibanja in narodnoosvobodilnega
boja, z leti pa je raz{irila krog predstavljane zgodovinske problematike na celotno zgodovinsko dogajanje na Slovenskem
in {ir{e v drugi polovici 19. stoletja in v 20. stoletju. Sedaj je to revija za novej{o slovensko zgodovino; izhaja enkrat ali
dvakrat letno. V reviji objavljajo sodelavci In{tituta za novej{o zgodovino in tudi drugi zgodovinarji znanstvene razprave,
strokovne ~lanke, histori~no dokumentacijo, knji‘na poro~ila in ocene ter teko~o letno bibliografijo sodelavcev In{tituta.

Revijo, tudi ve~ino starih letnikov, lahko naro~ite na In{titutu za novej{o zgodovino, Kongresni trg 1, 1000 Ljubljana,
telefon: 200 3120 / faks: 200 3160. Naprodaj je tudi v vseh ve~jih slovenskih knjigarnah.

46


